
Acta Scientiarum  
http://www.uem.br/acta 
ISSN printed: 1679-7361 
ISSN on-line: 1807-8656 
Doi: 10.4025/actascihumansoc.v36i2.24125 

 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences Maringá, v. 36, n. 2, p. 235-244, July-Dec., 2014 

A crença religiosa sob a perspectiva semiótica de Peirce 

Ricardo Gião Bortolotti 

Departamento de História, Faculdade de Ciências e Letras de Assis, Universidade Estadual Paulista ‘Júlio de Mesquita Filho’, Rua Dom Antonio, 
2100, 19806-900, Assis, São Paulo, Brasil. E-mail: bortho@uol.com.br 

RESUMO. Esse artigo pretende apresentar algumas relações entre as crenças, especificamente a religiosa, e 
a teoria dos interpretantes de Peirce. Parte-se, pois, do pressuposto de que a crença religiosa enfatiza o 
aspecto emocional do fiel, impedindo a crítica e a mudança de hábito. Segundo o autor, a natureza da 
cognição é contrária à determinação desse tipo de crença, uma vez que se fundamenta no método e no 
falibilismo de nossas hipóteses. Tal método não se contenta em deduzir suas consequências, mas busca, ao 
longo do tempo, e por intermédio da comunidade de seres que pensam por meio de signos, a verificação 
indutiva de seus resultados. O problema da crença religiosa está na aceitação de um mundo transcendente e 
na intuição que servem de orientação para a conduta. A ideia de Deus, sendo vaga, não se submete aos 
critérios de verdade das hipóteses científicas, mas engendrada pelos sistemas religiosos cria signos cujo 
apelo emocional é evidente, reorientando-os para finalidades próprias. Repete, portanto, o sucesso que o 
dogma alcançou em fórmulas passadas e que foram eficazes para aplacar a angústia do crente e reproduzir a 
ordem. O conhecimento não deve ter fronteiras, pois alicerçado no método e na cognição do real. 
Palavras-chave: ciência, emoção, interpretantes, sagrado, sentimentos, signo.  

Religious belief in Peirce´s semiotic perspective 

ABSTRACT. Current paper presents the relationships between beliefs, specifically religious ones, and the 
Peirce’s theory of interpretants. It is assumed that religious belief emphasizes the emotional aspect of 
faithful, preventing criticism and change of habit. According to the author, the nature of cognition is 
contrary to the determination of this kind of belief since it is based on the method and fallibility of 
hypotheses. It is not enough for the method to deduce its consequences but seeks the inductive verification 
of their results in the long run and through the community of beings who thinks through signs. The 
problem of religious belief is the acceptance of a transcendent world and intuition which guides behavior. 
The vague idea of God is not submitted to scientific hypotheses but, engendered by religious systems, it 
creates signs whose emotional appeal is evident, redirecting it to its own target principles. Therefore, is 
repeats the success achieved in the past by dogmas, which were effective to appease the anguish of the 
believer and reproduce order. Knowledge should not have any boundaries because it is grounded on the 
method and cognition of reality. 
Keywords: science, emotion, interpretants, sacred, signs, feelings.  

Do not block the way of inquiry  
(PEIRCE, 1992 apud CANTENS, 2006, p. 97). 

Introdução 

Este trabalho procura refletir a crença religiosa 
sob o olhar da semiótica de Peirce. Não se trata de 
uma exploração exaustiva dessa teoria, mas de 
apontar aspectos que julgamos importantes para a 
compreensão da crença, especialmente no que se 
refere à satisfação interna. Assim, um ponto 
dominante é a questão do método científico em 
relação às outras formas de estabelecer-se a crença e 
que corresponde às preocupações de Peirce por volta 
de 1868. Partimos, pois, da crença religiosa como 
resistência à mudança, impedindo a correção de 
hipóteses acerca do real. Essa resistência pode ser 

proveniente de autoridade externa ou interna, da 
garantia de sobrevivência, do afeto gerado pelo 
grupo ou de ideias preconcebidas em relação a si e ao 
mundo. O que importa é o bloqueio da investigação, 
o qual impede o conhecimento do universo em 
evolução. 

Abordamos a crença da perspectiva de sua 
recepção, ou seja, enquanto reprodutora dos 
mesmos interpretantes, pois reduzem o risco da 
perda, da insegurança e da anomia. Esses 
interpretantes partem de sistemas religiosos, que 
limitam o entendimento do mundo às explicações 
cujo centro é o sagrado ou sobrenatural.  



236 Bortolotti 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences Maringá, v. 36, n. 2, p. 235-244, July-Dec., 2014 

Não procuramos explorar a ciência quanto aos 
sentimentos que acompanham seus insights. 
Ademais, não buscamos esgotar o teísmo de Peirce 
na defesa da hipótese do Admirável como ideia de 
Deus no Universo, mas contrapô-la à crença 
imutável e contrária à evolução, pois atendendo à 
satisfação particular. A dimensão estética, 
experimentada na contemplação do cosmos, implica 
a racionalidade evolucionária, observada por meio da 
aceitação da atitude científica, a qual nem sempre 
brinda-nos com o prazer do sucesso. A religião da 
adoração e da salvação bloqueia essa visão, uma vez 
que contraria o dogma e a necessidade de barrar a 
angústia do viver. O consumo de bens espirituais 
garante o calor do grupo e obscurece a carência de 
uma vida mais plena. 

O leitor poderá cobrar uma exposição mais 
vertical da semiótica utilizada neste trabalho, com a 
exploração das diversas divisões dos objetos e dos 
interpretantes, adentrando em detalhes mais 
elucidativos do sentimento religioso ou das 
instituições religiosas. Sua exigência é correta, pois, 
além de deixar de lado aspectos importantes na 
exposição que realizamos, arriscamos cair na 
armadilha da má interpretação de pensamento tão 
complexo quanto o de Peirce. Entretanto, apenas 
pensamos num exercício de reflexão, ainda em 
andamento, e cuja finalidade está longe de esgotar-
se. Essa reflexão, embora um flash de seu 
movimento, poderá fornecer elementos para um 
estudo mais pormenorizado.  

Procuramos, pois, expor nosso objeto, a partir de 
três momentos: o primeiro aborda a crença de um 
modo geral e sua distinção frente ao método 
científico, conforme o pensamento de Peirce em 
1868. O segundo explora a semiótica, com ênfase 
para a teoria dos interpretantes. E, por fim, o último 
procura discutir a crença religiosa e sua relação com 
os interpretantes. 

Considerações iniciais acerca das crenças 

Em um texto intitulado ‘A fixação das crenças’ 
(CP-5.358-387)1, Peirce mostra-nos que há quatro 
métodos de se estabelecer a crença: tenacidade, 
autoridade, a priori e científico2. Os três primeiros 
estão associados ao comportamento repetitivo e de 
difícil mudança, seja pela facilidade de acomodação 
que a fuga possibilita, no caso do método da 
tenacidade, seja pela determinação autoritária, 
externa ou interna. Em todo caso, esses três métodos 
                                                           
1 Citaremos os trabalhos de Peirce conforme o padrão; assim, CP significa 
Collected Papers e os números referem-se ao volume e parágrafo. 
2 “Em outros termos, o método de investigação de Peirce propõe que nossas 
crenças se autocorrijam com a experiência, enquanto os outros propõem a 
aceitação preestabelecida de crenças” (BORTOLOTTI, 1994, p. 178). 

não atendem aos ditames do real, definido pelo autor 
num trabalho subsequente ao citado, e denominado 
‘Como tornar claras nossas ideias’ (CP-5.388-410). 
Poder-se-ia, inicialmente, definir a crença religiosa 
como algo que se refere a um mundo transcendente? 
O autor condena essa divisão, não tendo sentido 
falar em mundo transcendente, mas em algo que se 
restringe ao indivíduo isolado, ou seja, se o dogma 
serve a esse isolamento, e não à comunicação das 
ideias, estaríamos frente à crença prática, para a 
satisfação pessoal. Por outro lado, as crenças ditas da 
tenacidade e da autoridade escravizam o indivíduo, 
sendo, ambas, caracterizadas pela passividade diante 
do temor. A crença no real, a última forma de crer, 
segundo o autor, e que se refere à aplicação do 
método científico, justifica-se por sua principal 
característica, a de ser falível, de pressupor o 
‘falibilismo’, sem o qual, os resultados seriam 
tomados como absolutos e ilusórios, o que os 
desclassificaria como científicos, pendendo para o 
método do gosto, ou a priori. Com efeito, os 
resultados da investigação devem permanecer 
abertos, na expectativa de novas propostas de 
estudos, que teriam o poder de gerar correções e 
modificações (KEMP-PRITCHARD, 1981). 

Como pensador, Peirce interessou-se por áreas 
diversas, desde a literatura, matemática, religião etc. 
Quando se fala em religião ou na ideia de Deus, 
devemos traçar um limite, para não nos confundir. 
Inicialmente, o autor abraça o método científico, que 
abraça o ‘falibilismo’, o pragmatismo e o estudo dos 
signos. Campos integrados na visão de mundo 
realista. Sua ingerência filosófica e a pressuposição 
da realidade dos universais conduziram-no à busca 
de uma ontologia baseada na noção de contínuo, o 
que significa, do ponto de vista epistemológico, que 
conhecemos gerais, mesmo que diante de uma 
experiência particular, uma vez que a singularidade 
se revela no ato cognitivo, num processo sígnico, no 
qual qualidades são trazidas à tona. Assim, conheço o 
mundo, pois ele está para mim como signo, 
interpretado conforme uma cadeia de inferências. 
Essa concepção combate, pois, o nominalismo que 
relega à singularidade a noção de real, deixando o 
indivíduo isolado, à mercê da ignorância, já que 
egoistamente determinado pelo presente, negando a 
característica processual de seu próprio pensamento 
(CP-5.354). Sua crença se torna tenaz e do gosto. 
Àquele que resiste ao egoísmo, aceitando a ideia de 
contínuo, a qual perpassa não só os processos 
mentais, mas constitui a realidade, então passa a 
integrar a comunidade de seres que pensam por 
meio de signos e que têm como tarefa a investigação 
do real. A peculiaridade dessa comunidade é a de 
elaborar hipóteses provisórias em relação ao mundo.  



O significado semiótico da crença religiosa 237 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences Maringá, v. 36, n. 2, p. 235-244, July-Dec., 2014 

Baseado numa epistemologia realista, para 
fundamentá-la e não tomá-la como busca de meros 
fantasmas, Peirce elabora a hipótese do contínuo, 
uma hipótese metafísica, que se coaduna com o seu 
Idealismo Objetivo (SILVEIRA, 2007). O meu 
pensamento condiz com o objeto, no sentido de não 
haver uma realidade separada dele, isto é, uma coisa-
em-si. Se o mundo traduz-se nos gerais, então o 
conheço e ajo conforme a minha interpretação e a 
integração em meio aos existentes. A dúvida 
mostrar-nos-ia o erro de nossa abordagem, de nossa 
hipótese, levando-nos a corrigi-la. Permanecer 
apegado a ela, aí, sim, estaríamos reduzidos e 
delimitados a um ponto isolado do contínuo e, como 
a verdade somente pode ser alcançada por 
intermédio da investigação, o conhecimento apenas 
atingiria seu fim ao rompermos com a couraça 
singular, dando lugar ao processo sígnico, o que 
equivale a entendermo-nos como signo numa cadeia 
investigativa.  

Para Peice, a dúvida que estimulou a investigação 
deve provir do real e não suscitada a partir da 
imaginação, como ensina-nos Descartes. A conduta 
do sujeito deve apresentar-se errática, levando-o a 
novas hipóteses acerca do objeto de dúvida. As 
hipóteses, assim geradas, deverão passar pelo crivo 
da investigação da comunidade, possibilitando a 
compreensão de condutas dentro de um contexto de 
regularidades futuras. O objeto da dúvida, ao ser 
interpelado de uma forma diferente, projeta-se 
numa rede de possibilidades, na qual a sua conduta é 
controlada por lei. É assim que o observamos como 
parte de um contínuo, num espaço possível.  

Mas, se a experiência é essencial para a ciência, 
como fica a crença religiosa?  

Observemos, a título de exemplo, a ciência nos 
moldes de Descartes. O que a caracteriza? O 
método, que retira de seu objeto todas as qualidades 
secundárias, projetando-o num plano matemático. 
O sujeito possui, com o método e a vontade 
centrada, o domínio total de seu objeto, o qual não 
passa de uma construção da razão. Não se fala, nesse 
caso, de sentimento, pois este faz parte do rol das 
ideias confusas e obscuras. 

Peirce rejeita o método cartesiano, como 
podemos conferir em vários de seus trabalhos, 
especificamente os de 1968-69 (CP-5.213-263, 
5.264-317, 5.318-357)3. Não aceita a intuição, a 
introspecção, a dúvida a priori. Da mesma forma que 
rejeita o transcendentalismo kantiano, por pressupor 
regras derivadas da razão e o incognoscível. Para 
Peirce, a experiência é importante na determinação 
                                                           
3 Santaella (2004) brinda-nos com uma leitura esclarecedora acerca do 
anticartesianismo de Peirce e de sua concepção de ciência. 

da consciência, o que dispensa regras a priori e a 
intuição cartesiana no processo de conhecimento. 
Este último processa-se por meio de signos e de 
modo inferencial, não sendo possível constatar se 
uma informação aflora na cognição via intuição, uma 
vez que somente temos acesso ao objeto enquanto 
signo ou representação. Intuição, segundo Peirce, 
significa conhecimento independente de experiência 
prévia, o que seria impossível, uma vez que o 
pensamento não se origina do nada, mas do 
contínuo, que se estende do passado para o futuro. 
Começamos, portanto, com um saber do objeto, 
rústico e grosseiro, mas entranhado na malha 
sígnica, como um signo dentre outros. Não é à toa 
que o autor afirma ser o homem um signo de si 
mesmo.  

As crenças, sejam elas religiosas ou científicas, 
possuem uma base comum: o instinto. Para o autor, 
o homem precisou alcançar algumas noções acerca 
do espaço físico, como também da mente de seu 
semelhante, do contrário, não conseguiria sobreviver 
num mundo violento como o primitivo. A verdade é 
que sobreviveu, edificando a cultura e refinando 
seus conhecimentos, atingindo o que denominamos 
de ciência4. Como vimos, a peculiaridade de seu 
método está na aceitação do real, da insistência de 
reações ao longo do tempo.  

Uma questão, no entanto, pode ser aventada: se 
Deus, para Peirce é real, como diferenciar a ciência, 
que busca esse real, da religião, que também se 
alimenta desse real? O autor não descarta a ideia de 
Deus no universo, como o Admirável, manifestado 
na evolução do cosmos, na configuração matemática 
das leis. Para ele, os efeitos produzidos por essa 
evolução constituem os significados dessa Ideia. Por 
outro lado, se tal Ideia é real, é por ser um signo 
mediador de nossas experiências, porém, ‘não 
existe’, ou seja, não possui existência, ao menos 
como uma mesa ou uma pedra possuem5. Em outros 
termos, Peirce não defende o real apenas de 
elementos tangíveis, mas de sentimentos como 
amor, veneração, admiração, simpatia, leis da física, 
gravidade, ódio etc. (STEWART, 2000). Como 
ponderar entre elementos desse tipo? Como dizer a 
quantidade de veneração a determinada divindade, 
amor a determinada pessoa ou simpatia?6 Com 
efeito, Peirce fugia do nominalismo, que reduzia o 
real ao singular, mas seu realismo não renega a 
generalidade àqueles universais encontrados nas 
                                                           
4 Para Peirce, os instintos possuem um papel importante na determinação de 
hipóteses (CANTENS, 2006). 
5 Na verdade, Deus não existe, no sentido de segundidade, de reação bruta, mas 
de ‘continuidade de reações’, ou seja, “[...] sua natureza deve se assemelhar a 
lei [...]” (RAPOSA, 1987, p. 494). 
6 Uma exposição esclarecedora sobre a hipótese da realidade de Deus encontra-
se em Silveira (2011). 



238 Bortolotti 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences Maringá, v. 36, n. 2, p. 235-244, July-Dec., 2014 

ocorrências fenomênicas e que conferem 
racionalidade ao nosso mundo. Nesse sentido, a 
ideia de Deus pode ser contemplada no universo em 
crescimento, na aquisição de leis. A racionalidade, 
assim vista, é experimentada por meio da dimensão 
estética, interpretante do Admirável ou 
Racionalidade no cosmos.  

Assim sendo, Peirce aceita a ideia de Deus que 
evolui com o universo, conferindo racionalidade ao 
mundo. Nossas hipóteses são falíveis, frente à 
investigação dos fenômenos do universo dos 
existentes. Um indivíduo isolado, ao elaborar uma 
hipótese inteiramente baseada em considerações 
particulares, pode não ter assegurado a conduta 
eficiente em relação a seu desejo, a não ser que ‘ceda’ 
ao método, que pressuponha o conhecimento 
adquirido da comunidade e que exige a verificação 
indutiva ao longo do tempo (SILVEIRA, 2011). Por 
outro lado, as crenças religiosas, ao enfatizarem 
aspectos emocionais, não procuram produzir novos 
signos, os quais poderiam contradizer o sistema 
teológico previamente imposto. O sagrado é o 
mediador das relações entre os homens, que 
procuram se integrar no mundo em conformidade a 
essa ideia. A ciência, enquanto determinante de 
interpretantes lógicos, busca conceitos que 
explicitem a experiência das reações recorrentes, 
existenciais e que possam ser verificadas 
indutivamente ao longo do tempo (SILVEIRA, 
2011). Também, na sua tarefa 
experimental/conceitual, a ciência não se separa dos 
sentimentos7, que alimenta a expectativa do sucesso. 
A crença religiosa, por sua vez, não deve se separar 
da produção e reprodução de seus efeitos 
emocionais, a ponto de perder-se numa teologia 
racional e destituída de significado expressivo para o 
fiel8. A ciência, por seu turno, não deve se preocupar 
com o prazer ou sucesso de sua investigação, muitas 
vezes, seus resultados são contrários a esses 
sentimentos (CANTENS, 2006). 

A crença religiosa, portanto, está voltada para as 
soluções de problemas que exigem a pronta 
satisfação, estabelecendo um estado de segurança 
para o indivíduo. Segundo Peirce, é o tipo de 
conhecimento que não tem por finalidade a 
investigação e a verdade, que é animada somente 
pelo “[...] espírito científico [...]” (CP-6.428-434 
apud CANTENS, 2006, p. 95)9. As crenças 
                                                           
7 Silveira (1982) explicita participação dos três interpretantes (emocional, 
energético e lógico) no processo científico, no qual a hegemonia é do 
interpretante lógico.  
8 A problemática da reprodução é apresentada de modo claro em Silveira (1982). 
9 Sobre a mais alta máxima da lógica, Peirce afirma: “Após este primeiro, e único 
sentido, a regra da razão, que para aprender é preciso desejar aprender, e assim 
desejando não se satisfazer com o que se está inclinado a pensar, segue-se um 
corolário que merece ser inscrito nos muros da cidade da filosofia [...]” (PEIRCE, 
1992, p. 178 apud CANTENS, 2006, p. 97). 

religiosas não teriam essa peculiaridade, uma vez que 
satisfazem o indivíduo nas suas preocupações 
existenciais. No entanto, não é somente no aspecto 
emocional que uma crença opera, mas também ao 
nível da teologia, que tenta justificá-la por 
intermédio de cosmovisões e princípios, 
inquestionáveis e incompatíveis com a 
provisoriedade das hipóteses científicas. Na verdade, 
a realidade é determinada por um sistema que não se 
modifica em relação ao real, baseando-se em 
princípios transcendentes, e afeitos a quem os aceite, 
variando conforme a satisfação individual. Com 
efeito, embora a crença sirva a propósitos práticos, 
Peirce critica a crença absoluta e infalível que foge 
desse propósito e passa a ser justificada por meio de 
conhecimentos teóricos e de base metafísica, 
barrando o caminho da investigação (CANTENS, 
2006). Nesse caso, o teólogo estaria comprometido 
com questões voltadas para a prática, e que dizem 
respeito à adoração de Deus, a um sistema moral e à 
salvação (CANTENS, 2006). Questões que se 
referem à conduta do crente que as assume. 

Aspectos gerais da semiótica e da teoria dos 
interpretantes 

Tendo divagado sobre algumas características da 
crença e com esses elementos em mãos, 
adentraremos em alguns aspectos de sua semiótica, 
ou melhor, de sua teoria dos interpretantes, de uma 
maneira bastante sucinta. Com isso, possibilitamos a 
compreensão da distinção das crenças científica e 
religiosa, baseadas, a primeira, na lógica, a segunda, 
na fé, ou na predominância do sentimento.  

A teoria peirceana do significado pressupõe o 
estudo dos interpretantes de um signo. Com efeito, 
para Peirce, o signo, que é uma representação, 
possui base triádica, sendo um dos correlatos, o 
signo em si mesmo (ou como aparece: uma palavra, 
imagem, som etc.), o outro, seu objeto, e, por fim, o 
seu interpretante ou a ideia que remete (CP-1.346, 
1.540, 1.541; 2.242, 2.303; 5.283)10. Essa estrutura 
assenta-se, por sua vez, na sua Fenomenologia ou 
Ciência das categorias da experiência11,12, as quais 
                                                           
10 “Um signo, ou representamen, é algo que está para alguém sob algum 
aspecto ou capacidade. Endereça-se alguém, isto é, cria na mente desta pessoa 
um signo equivalente ou talvez mais desenvolvido. O signo, assim criado, eu 
chamo interpretante do primeiro signo. O signo representa alguma coisa, seu 
objeto. Está para esse objeto, não em todos os aspectos, mas em referência a 
um tipo de ideia, tida por mim algumas vezes, e que denomino de fundamento do 
representamen” (CP-2.228). 
11 “[...] a palavra ‘Categoria’ possui o mesmo significado que em todos os 
filósofos. Para Aristóteles, Kant e Hegel, uma categoria é um elemento do 
fenômeno de primeiro grau de generalidade. Segue-se, naturalmente que as 
categorias são poucas em número, da mesma maneira que os elementos 
químicos. A matéria da fenomenologia é preparar um catálogo de categorias, 
provar sua suficiência, livre de redundâncias, compreender as características de 
cada uma e mostrar as relações que mantêm entre si” (CP-5.43). 
12 Um trabalho que explora, detalhadamente, as categorias e sua importância na 
arquitetura filosófica de Peirce é Kósmos Noetós, de Ibri (1992). 



O significado semiótico da crença religiosa 239 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences Maringá, v. 36, n. 2, p. 235-244, July-Dec., 2014 

nos orientam na apreensão dos fenômenos, do que 
aparece ‘à percepção e à mente’ (SANTAELLA, 
2002, p. 7). Para Peirce, tudo o que aparece a uma 
consciência, determinada pela experiência, e não por 
regras transcendentais, pode ser reduzido a três 
modos de ser: Primeiridade (CP-1.302), 
Segundidade e Terceiridade (CP-1.536). A primeira 
corresponde ao que denominamos de qualidade de 
sentimento, cujo estatuto é o presente imediato 
(CP-1.304, 531; 5.44; 8.329); a segunda refere-se à 
sensação de ação e reação, confinando-se, da mesma 
forma, à consciência do presente (CP-1.326, 427); 
por fim, a terceira corresponde à experiência de 
mediação (CP-1.356), a qual dá sentido à repetição 
dos estados duais, relacionando-os numa experiência 
de aprendizado ou de conhecimento (CP-1.381). Se 
a experiência nada mais valesse a não ser o 
acontecimento presente, não teríamos como utilizá-
lo para o aprendizado. Em resumo: na primeira 
categoria, incluem-se as qualidades dos fenômenos, 
sem discriminação, ou seja, é o estado de consciência 
dominado pelo presente, conforme vivenciamos o 
som de um assobio de trem, abstraído do sujeito 
afetado pelo som a preencher a consciência (CP-
1.354); na segunda categoria, a consciência cinde-se 
em sujeito e objeto, em ação e reação. A experiência 
ainda é imediata e reativa, sem a participação de uma 
mente que aprende: consiste na simples sensação de 
esforço, de algo que resiste à nossa vontade. Por fim, 
na terceira categoria, a experiência do tempo é a 
consciência da apreensão de dois estados ou da ação 
e reação, possibilitando a síntese e a generalidade. É a 
consciência do aprendizado, da inteligência e do 
pensamento.  

A experiência é, assim, aprendida por uma mente 
por meio dos signos, os quais traduzem os 
fenômenos, enquanto ocorrências semióticas, do 
contrário as ocorrências perder-se-iam no instante 
presente, deixando de significar algo para nós, ou 
para uma mente que aprende. 

O signo, dito genuíno, é um elemento de 
Terceiridade (SANTAELLA, 2000; CP-1.339), uma 
vez que é um fenômeno do pensamento, 
representando o objeto para uma mente que o 
interpreta. Essa relação corresponde à cognição, 
resultado de inferências derivadas do mundo 
externo. Com efeito, o signo afeta uma mente, sem a 
qual não poderia ser considerado como tal. O 
girassol, que volta sua corola para o sol, somente 
pode ser considerado indicador da posição do astro, 
se uma mente o interpretar dessa forma. Gerar um 
interpretante faz parte da natureza do signo, 
conforme atesta Santaella (2000). 

Ora, como observamos, o signo ocupa o lugar do 
objeto para uma mente interpretante. A ação do 

signo está na produção dos interpretantes, os quais 
correspondem aos efeitos dos objetos, mediados pelo 
próprio signo (SANTAELLA, 2000). Assim sendo, 
podemos dizer que o significado do signo consiste 
no seu interpretante (CP-8.184 apud SANTAELLA, 
2000).  

Conforme suas categorias, Peirce divide os 
interpretantes em três, havendo variações na forma 
de tratamento por parte dos estudiosos de seu 
pensamento. Para nosso intento, seguiremos a 
divisão mais familiar, pois mais usual, e que 
considera três tipos de interpretantes13, com uma 
subdivisão no segundo tipo, ou seja, o chamado 
interpretante dinâmico. Assim, temos o 
interpretante imediato, o dinâmico (emocional, 
energético e lógico) e o final. Cada um deles está 
relacionado a uma categoria: imediato 
(Primeiridade); dinâmico (Segundidade) e final 
(Terceiridade) (SANTAELLA, 2000). Santaella 
(2000) nos alerta de que tal divisão mostra um 
processo, ou seja, a geração de interpretantes até 
atingirem o final. 

O signo, portanto, gera outro signo, que 
chamamos de interpretante do primeiro, e que 
significa o objeto, apresentado pelo signo. Sua ação 
primeira revela o ‘interpretante imediato’. O que 
poderíamos dizer sobre ele? Não é, de fato, um 
efeito concreto, como uma reação (CP-8.315), mas a 
possibilidade de reação (SANTAELLA, 2000). Em 
CP-8.314, Peirce apresenta-nos um exemplo de 
interpretante imediato. O autor conta-nos que, 
numa manhã, ao despertar antes de sua esposa, é 
questionado por ela acerca do tempo. Segundo o 
autor, sua resposta foi sobre a impressão do tempo 
observado naquela manhã, enunciada de modo 
imperfeito. Na questão estaria envolvido tudo o que 
poderia acompanhar a qualidade do tempo. Em 
outros termos, o signo transmitido para a esposa 
refere-se aos aspectos qualitativos do tempo, às 
possibilidades aventadas das impressões obtidas  
(CP-8.315; CP-5.474). 

O ‘interpretante dinâmico’, por sua vez, consiste 
nos efeitos reais do signo (CP-8.343, 4.536). Se o 
interpretante imediato consiste no signo tomado em 
si mesmo, sem atentar para o contexto (CP-5.474), o 
dinâmico, ao contrário, implica nos efeitos 
concretos, produzidos de uma experiência singular 
(SANTAELLA, 2000). Em suma, se o imediato 
apresenta-nos qualidades inanalisáveis e destituídas 
do contexto, vagando entre o ser e o não ser, o 
dinâmico está centrado na ação concreta, ou seja, na 
ação “[...] que realmente ocorre [...]” (RANSDELL, 
1983, p. 42 apud SANTAELLA, 2000, p. 73). Por 
                                                           
13 Savan (1981) adota essa divisão. 



240 Bortolotti 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences Maringá, v. 36, n. 2, p. 235-244, July-Dec., 2014 

último, o ‘interpretante final’. Este interpretante 
refere-se ao resultado a que tende a mente no 
desenvolvimento do pensamento (CP-8.343). A 
explicação mais precisa, a nosso ver, a esse tipo de 
interpretante, é a que o caracteriza como tendência, 
disposição ou hábito. Este último, entendido no 
sentido do habitus escotista não se resume à 
explicação behaviorista do hábito, mas ao que Peirce 
denomina de would-be, a existência de uma regra que 
poderia, caso ocorra a ocasião, manifestar-se, e da 
qual a verdade independe de tal manifestação 
singular. Para facilitar o entendimento, atentemo-
nos às palavras de Peirce, na tradução de Santaella 
(SANTAELLA, 2000, p. 74): 

O interpretante final não consiste no modo pelo 
qual qualquer mente realmente age, mas no modo 
pelo qual toda mente agiria. Isto é, ele consiste numa 
verdade que poderia ser expressa numa proposição 
condicional deste tipo: ‘Se tal e tal tivesse de 
acontecer a qualquer mente, este Signo determinaria 
esta mente a tal e tal conduta’. Por ‘conduta’ quero 
significar ‘ação’ sob uma intenção de autocontrole. 
Nenhum evento que ocorre em qualquer mente, 
nenhuma ação de qualquer mente pode constituir a 
verdade dessa proposição condicional (CP-8.315). 

Assim, tendo exposto de modo bastante sucinto a 
primeira tricotomia dos interpretantes, passaremos à 
subdivisão do interpretante dinâmico em emocional, 
energético e lógico. Com esta teoria, estaremos 
munidos para a discussão da crença religiosa, 
objetivo de nosso estudo. 

O que Peirce denomina de ‘interpretante 
emocional’? Um sentimento pode ser a resposta 
frente a um signo: é “[...] a prova de que 
compreendemos o efeito específico de um signo 
[...]” (CP-5.475). Em suas palavras (CP-5.475): 

O primeiro significado apropriado do signo é um 
sentimento produzido por ele. Há quase sempre um 
sentimento que chegamos a interpretar como prova 
de que compreendemos o seu efeito, embora o 
fundamento da verdade seja frequentemente trivial. 
Este ‘interpretante emocional’, como eu lhe chamo, 
pode atingir muito mais do que o sentimento de 
reconhecimento; e, em alguns casos, é o único efeito 
adequado do significado produzido pelo signo. 
Assim, o desempenho de uma peça de música é um 
signo. Ela transmite, e se destina a transmitir as 
ideias musicais do compositor; mas estas geralmente 
consistem apenas em uma série de sentimentos. 

Mas, se a primeira ação do signo é da alçada dos 
sentimentos, ou qualidades de sentimentos, 
significado apreendido de modo vago e indefinido 
(SANTAELLA, 2000), como bem nota Peirce pelo 
exemplo do concerto musical, a reação, tanto mental 
quanto muscular, corresponde ao ‘interpretante 

energético’, conforme define o autor, na segunda 
parte dos CP-5.475: 

Se um signo produz qualquer efeito adicional, ele irá 
fazê-lo por meio da mediação do interpretante 
emocional, e tal efeito adicional sempre envolverá 
um esforço. Chamo-o de interpretante energético. 
O esforço pode ser muscular, como é o caso do 
comando de descansar armas; mas geralmente 
consiste no esforço interno, um esforço mental. Tal 
efeito jamais poderá ser o significado de um conceito 
intelectual, uma vez que é um ato único, [enquanto] 
tal conceito é de natureza geral. Mas que outro tipo 
de efeito pode haver? 

Esse interpretante implica atividade, seja um 
esforço mental, como a busca de entendimento de 
algum problema (CP-5.490), a ação sob a 
determinação de um conceito (CP-5.491), ou 
esforço físico (CP-5.475; SANTAELLA, 2002). 
Assim, o esforço ou o dispêndio de energia, são 
atividades próprias do interpretante energético14. 
Entretanto, esses dois interpretantes (emocional e 
energético) carecem de generalidade (CP-5.491), 
não servindo para a compreensão requerida pela 
ação, ou seja, a aprendizagem somente tem lugar 
com a participação do pensamento, na elaboração 
conceitual. O ‘interpretante lógico’ consiste no 
conjunto de regras, num “[...] hábito de ação que 
pode ser expresso por palavras [...]” (SANTAELLA, 
2000, p. 79). Atentemos à leitura do texto de Savan 
(1976 apud SANTAELLA, 2000, p. 79): 

A regra ou hábito é um padrão de ações que, sob 
certas condições apropriadas, será repetido 
indefinidamente no futuro [...]. As ocorrências da 
regra ou hábito se dão num conjunto particular de 
ações dentro de um período de tempo limitado. 
Estes conjuntos de ações particulares são 
interpretantes energéticos; mas, uma vez que eles 
exemplificam um hábito indefinidamente repetível, 
eles também são réplicas de interpretantes lógicos. 
Note-se que, enquanto os interpretantes emocional 
e energético têm uma terminação finita, o 
interpretante lógico é sempre potencialmente 
repetível sem terminação. 

Com essa explanação de alguns aspectos da 
semiótica, estamos prontos para a discussão do 
próximo tópico, o qual discorre sobre a associação da 
crença religiosa e os interpretantes. 

Produção e significado da crença religiosa 

A crença religiosa tem por objeto o sagrado e, 
conforme Elíade (2010), em ‘O sagrado e o profano’, 
                                                           
14 “Se o intérprete não tiver internalizado a regra interpretativa para guiar uma 
determinada interpretação, pode-se ficar sob a dominância do nível energético 
ou mesmo do puramente emotivo. [...]” No caso da música, os intérpretes que 
não possuírem conhecimento de teoria musical, podem tão somente atingir o 
interpretante lógico apenas para constatar que aquela música pertence a certo 
gênero musical (SANTAELLA, 2002, p. 40-41). 



O significado semiótico da crença religiosa 241 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences Maringá, v. 36, n. 2, p. 235-244, July-Dec., 2014 

o sagrado não se resume somente nos objetos 
utilizados em cultos e rituais, mas pode também 
estar na reverência de momentos bons, vividos no 
passado. Lembremo-nos do filme, de fundo 
psicanalítico, mas que parece apontar para essa 
definição, Cidadão Kane (1941). A busca inconsciente 
de sua infância abandonada conduziu a personagem 
principal à criação de um império econômico. Da 
mesma forma que sentimentos intensos são 
buscados e podem ser tidos como sagrados, também 
servem para determinar nossa conduta, como no 
filme A vila (2004).  

Segundo Otto (1992), em seu importante trabalho, 
intitulado ‘O sagrado’, uma religião não pode ser 
inteiramente racional ou inteiramente irracional, mas a 
racionalização deve possibilitar a fruição emocional. 
Seria essa dimensão religiosa, experimentada pelo 
crente ao entrar num templo católico, por exemplo. A 
racionalidade estaria na construção objetiva do templo, 
nas áreas de sombra, para meditação, nas áreas 
iluminadas, revelando o céu, com seu cortejo de anjos; 
nas belas esculturas e ícones. Haveria, segundo o autor, 
certa elevação do fiel, envolvido emocionalmente com 
aquele espaço sagrado. Uma experiência primitiva, sem 
a formalização do sagrado, com seus ritos, perder-se-ia 
na experiência do terror.  

Ora, tendo em mente esses aspectos do sagrado, 
como relacioná-los com a teoria peirceana do 
significado? Em primeiro lugar, a crença deve 
conduzir o indivíduo no mundo dos existentes 
conforme os hábitos estipulados pela ideologia 
religiosa ou visão de mundo, as quais conferem à 
realidade uma série de interpretantes lógicos. Em 
outros termos, o significado do sagrado com suas 
variações e determinação da conduta integra um 
corpus teórico. O crente, no entanto, tem sua ação 
limitada pelo efeito do signo, que gera interpretantes 
emocionais e energéticos, ou seja, diante de uma 
experiência do sagrado, eleva-se na condição de 
receptor do signo em todo seu potencial; num 
primeiro momento sua consciência é tomada pelo 
sentimento de completa fusão com o objeto 
(sagrado). Moto-contínuo, a ação imediata, motivada 
pelo objeto e o eu, a força do tremendum, no dizer de 
Otto, gera uma reação imediata, que pode ser 
tomada como um contraste entre a grandiosidade e a 
pequenez. A ação também é imediata, manifestando-
se no comportamento de veneração, de admiração. 
Isso significa apenas que prevalecia um hábito de 
ação, o qual, embora seja um interpretante, integra a 
visão de mundo que compete15. Se estivéssemos 
                                                           
15 “Uma prática envolve um conjunto relativamente estabelecido de hábitos, 
disposições e regras, isto é, um conjunto de interpretantes últimos e finais, que 
determinam (no sentido de restrição em vez de controle) seus praticantes para 
certo tipo de ação (CP-5.487ss). Práticas são mantidas dentro de uma 
comunidade” (LIZSKA, 1996, p. 99). 

frente a um batalhão de soldados e o comandante 
emitisse a ordem de descansar, observaríamos de 
imediato o cumprimento da ordem. Em suma, a 
ordem fora interpretada como sendo a aprendida e 
exercitada. Não se produz nos soldados outros 
interpretantes lógicos, a não ser os do universo de 
possíveis propostos pelo ensino militar. O soldado, 
portanto, cumpre a ordem sem questioná-la, uma 
vez que não a interrompe a fim de refletir, 
generalizando-a. Assim, o signo ‘ordem’ tem como 
interpretante final a própria ação, que corresponde 
também ao seu objeto dinâmico. 

O dogma pode ser criticado, porém, não é 
abandonado devido a dúvidas que, porventura, 
possam ser desencadeadas. O problema é que, para o 
aprendizado, o hábito de ação deve ser rompido, 
gerando instabilidade16. Nas palavras de Berger 
(1985), em ‘O dossel sagrado’, geraria certa anomia, 
conduzindo ao esforço de produção de um novo 
sentido, um novo comportamento perante o signo 
do sagrado. Em termos de conceituação, somente 
por meio da produção de interpretantes lógicos, 
alcançados pela experimentação diagramática. O 
problema é que a urgência da vida exige a crença 
para as soluções triviais do dia-a-dia e, nesse caso, os 
significados que cubram o lapso emocional são mais 
prontamente aceitos. O fim da anomia é possível por 
meio dos encantos de uma nova visão de mundo, de 
expectativas e promessas. Na verdade, o universo 
encantado e transcendente da religião não 
compromete o crente com um método falível, mas 
com a satisfação de seu sentimento de angústia. Ao 
pressupor um universo simbólico transcendente, 
produz-se uma distância entre Deus e os homens, 
revelando apenas o essencial, mas mantendo o 
mistério, vivido no nível das emoções. Por 
conseguinte, podemos falar de comunidade de 
crentes, a qual compartilha com os mesmos sistemas 
simbólicos, e que induzem comportamento 
condizente com aquele sistema, alimentando-o 
enquanto esses hábitos não são quebrados. O 
problema está na satisfação e envolvimento pessoal 
de cada indivíduo isoladamente, já que a fonte de 
angústia é individual, subjetiva. Romper com um 
sistema de hábitos transcendentes por uma 
perspectiva nova, secular, cujo conhecimento da 
realidade é universal, compartilhado por uma 
comunidade de investigadores, nem sempre em 
conformidade com nossos ideais e nem de acordo 
com a satisfação interna, vivida diante do signo do 
                                                           
16 Peirce define a crença como sendo um estado de calma que não desejamos 
abandonar (CP-5.372), “[...] um sentimento subjetivo de controle [...]” (CP-5.389). 
A dúvida, por seu turno, gera instabilidade, estimulando a mente para certa 
atividade (CP-5.394). 



242 Bortolotti 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences Maringá, v. 36, n. 2, p. 235-244, July-Dec., 2014 

sagrado, não condiz com a necessidade religiosa. A 
satisfação imediata está em conformidade com a 
diminuição da angústia. Em suma: a crença religiosa 
adequa-se à necessidade do indivíduo, segundo sua 
satisfação, a qual deve corresponder às normas e 
princípios do dogma que abraça. Assim, a atitude do 
crente reproduz, em si, significados emocionais e 
energéticos, mais evidentes do que generalizações, 
baseadas na produção de conceitos. O crente, acima 
de tudo, alimenta-se do sentimento, sem o qual não 
poderíamos falar em crença religiosa. 

Mas o que queremos dizer por emoção e 
sentimento? Em relação à emoção, trata-se de um 
estado derivado do mundo externo, ou seja, um 
sentimento explicado pela atribuição de uma 
sensação a algo externo. A emoção, nesse sentido, é 
um signo, uma vez que sentimentos são imediatos e 
sui generis, enquanto a emoção se repete (SAVAN, 
1981). Na verdade, Savan (1981), seguindo Peirce, 
discute as emoções naturais, morais e os sentimentos 
lógicos (SAVAN, 1981). O primeiro tipo consiste 
nas emoções instintivas, relativas à sobrevivência 
(CP-1.118). Esse estado tem como interpretante 
final, o sentimento de segurança, o estabelecimento 
de garantias propícias para a sobrevivência. O 
segundo tipo, por sua vez, refere-se às emoções 
morais. Tais emoções são signos de ocorrências 
contrárias às nossas determinações e regras, como, 
por exemplo, culpar-se por um ato indigno frente 
aos princípios de certa religião. O interpretante final 
dessas emoções reside no estabelecimento de 
condutas no dia-a-dia; consiste, pois, em crenças 
práticas. Ainda, seguindo Savan (1981), o 
interpretante final das emoções morais depende dos 
interpretantes das emoções naturais. Ora, tendo em 
vista que ambas as emoções estão ligadas a 
determinações internas e externas - a primeira, no 
caso do instinto; a segunda, devido a mandamentos 
externos provenientes de um grupo -, o objeto 
buscado será a paz, mas uma ‘justa paz’, nas palavras 
de Savan (1981). Assim, uma pessoa desejosa de 
algum objeto poderá evitar o delito devido a 
princípios morais, julgando e reprimindo o ato. 
Esses princípios, embora operem como 
interpretantes energéticos, também envolvem o 
domínio de interpretantes lógicos, generalizações, 
racionalizações acerca do ato e referente ao 
sentimento de satisfação e de integração à 
comunidade de crentes daqueles princípios. 
Envolve, pois, algum tipo de educação e aprendizado 
(SAVAN, 1981). 

As emoções, quando controladas, são originadas 
a partir de um sistema, de uma instituição, que faz 

uso de um método para fixar a crença. É a disciplina, 
no caso do religioso, que o conduz ao controle de 
suas emoções, investindo no sentimento de amor, 
caridade, humildade etc. Poder-se-ia dizer que o 
crente busca, em sua prática cotidiana, atingir o 
cume dos sentimentos propagados por sua doutrina. 
Esse sentimento último seria o interpretante final 
(SAVAN, 1981), a busca da estabilidade proveniente 
da compreensão do sofrimento do mundo. Para os 
católicos, a santidade.  

Como podemos observar, as emoções podem ser 
controladas, regidas por regras, imposições e 
métodos. A ciência, por sua vez, controla por meio 
de seu método, garantindo esse controle sem, no 
entanto, ater-se ao absolutismo das crenças. Ao 
questionar o próprio método, generaliza suas teorias, 
conforme a investigação do real. Em outros termos, 
a atitude científica difere, segundo o autor, por não 
aceitar a naturalização de suas hipóteses, rejeitando o 
autoritarismo interno e externo, além de não se ater 
ao egoísmo, resistindo às evidências da comunidade 
de seres que pensam por meio de signos. Em suma, 
o homem de ciência atém-se ao ‘socialismo lógico’ 
(CP-5.354), resistindo a seus impulsos egoísticos e 
neuróticos, para aceitar a investigação do real em 
toda sua plenitude, ou seja, nos dissabores 
engendrados de uma má hipótese, de métodos que 
resistem a mudanças, na crítica atenta de seus 
pressupostos etc.  

Diante de tais considerações, qual diferença 
poderíamos enfatizar de sentimentos lógicos, 
esperança, amor e fé, afirmados por Savan (1981) e 
relacionados à ciência e à crença religiosa, que 
também mantém um sistema de explicação de 
mundo e um método disciplinar?  

A diferença está na busca de interpretantes 
lógicos, limitados e organizados conforme a 
necessidade do crente, e também nos interpretantes 
finais, ou seja, nos hábitos de ação. O controle do 
crente é baseado no que entende pelo dogma, no 
retorno do cumprimento de suas ações, na esperança 
de gratificação que reside na adoração etc. Com 
efeito, a atitude científica estimula a esperança no 
conhecimento e na verdade sem, no entanto, apelar 
para o sobrenatural, abandonando hipóteses que não 
condizem com a razoabilidade da comunidade. Sua 
esperança está na fé na investigação que almeja a 
verdade ao longo do tempo. Essa busca não é 
interrompida pela satisfação instintual ou por estados 
de culpabilidade, impostos por princípios 
transcendentes.  

Esclarecidos alguns aspectos essenciais da teoria 
das emoções, retornamos à definição da emoção 



O significado semiótico da crença religiosa 243 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences Maringá, v. 36, n. 2, p. 235-244, July-Dec., 2014 

como sendo um signo, uma mediação, cujo objeto 
constitui o fenômeno externo que o engendrou, 
tendo em vista o sistema de interpretantes a conferir 
aquele significado, e não outro. No caso do sagrado, 
os ícones, cultos, rituais, relíquias, lugares, nomes, 
elementos naturais, funcionam como signos, 
interpretados conforme a teologia reinante. O peso 
nos efeitos emocional e energético centra-se na 
legião dos crentes, que são fortalecidos com todo 
aparato mediático que as religiões têm às mãos, 
desde meios de comunicação de massa (TVs, rádios, 
jornais e revistas) até representantes políticos. A 
facilidade de compreensão e o apelo emocional são 
evidentes. A inserção social também tem um papel 
importante, estando o indivíduo e sua família 
integrados na comunidade, reconhecidos como 
irmãos de fé. Por outro lado, a discussão do campo 
permanece nas mãos dos intelectuais, que lutam pela 
hegemonia de seu capital simbólico, para citar uma 
noção importante para Bourdieu. Esses teólogos 
trabalham no nível conceitual, em termos de cadeias 
de interpretantes lógicos, experimentando 
possibilidades do estabelecimento de hábitos de 
ação, ou de como provocar reações previsíveis por 
meio da determinação de crenças ou de seu capital 
simbólico.  

O papel da doutrinação, por parte da instituição 
religiosa, impondo o sistema de mundo e, assim, 
disciplinando a vida do indivíduo, integrado no 
grupo que aceita a ordem sobrenatural, é 
preponderante. É, pois, a partir do medo de 
mudança, suscitado do afeto estimulado pela 
integração do grupo, que o indivíduo se apega à sua 
crença. Diante disso, dos modos de manter a crença, 
estabelece-se um ‘universo do discurso’, no qual não 
se questiona o sagrado, mas o implementa na ordem 
natural e sobrenatural, com a produção de 
interpretantes lógicos limitados ou concepções 
religiosas. Como já aludimos, a temática do filme ‘A 
vila’, com a educação produzindo os mesmos 
interpretantes, inculcando nas crianças um universo 
encantado, em que o mal compartilha o espaço com 
o bem. Um universo de inibições e ansiedades, no 
qual a ação dos indivíduos é mediada pelo 
sentimento de pavor, impossibilitando, claramente, 
o pensar além do medo. A segurança é estabelecida 
pela repetição da ordem, pelas explicações 
recorrentes, a partir da visão de mundo já fixada e 
mantida pelas autoridades da vila.  

O contexto ficcional, embora exagerado, não 
altera a questão que envolve a cooptação de 
indivíduos, por meio da criação de promessas de 
cura e de riqueza fácil. Num mundo em que o 

consumo é a norma e no qual se substitui o 
conhecimento de si pela aquisição de objetos e pelo 
apelo ao corpo, o esforço para a produção de novos 
interpretantes, provenientes da compreensão do 
estado presente, é quase impossível. Ademais, a 
pressão narcísica geraria grande tensão, beirando a 
anomia, frente a mudanças estruturais, que 
conduziriam o indivíduo a se distanciar de seu 
grupo, no qual encontra proteção. Não é à toa que a 
separação de um grupo religioso praticamente não 
acontece, uma vez que o indivíduo apenas troca de 
denominação, passando a pertencer a outro grupo. A 
crença no sagrado, na ideia de Deus, específica de 
cada grupo, é aglutinadora de interpretantes ou 
hábitos de ação.  

Considerações finais 

Explicitamos que a crença religiosa, ao ter por 
objeto o sagrado, produz significados emocionais e 
energéticos, os quais estão vinculados a sistemas de 
regras, que fornecem interpretantes lógicos 
limitados a tal sistema, reproduzindo 
comportamentos padronizados e de acordo com 
aquele sistema. A distinção entre tais crenças e o 
conhecimento científico está no método. Como 
vimos, o método científico produz seus resultados 
de maneira crítica, podendo, inclusive, colocar-se 
em questão. É como navegadores que singram o 
mar, enquanto constroem sua embarcação, ou seja, 
no próprio ato de navegar constrói-se a embarcação. 
A crença religiosa apoia-se num solo seguro, como o 
universo do sagrado, fornecendo apoio ao indivíduo 
que aceita o dogma.  

Observamos que Peirce não renega o sentimento 
religioso, mas o aceita enquanto dimensão estética 
do universo17. Nesse sentido, de contemplação de 
um universo em evolução, é que defende a hipótese 
da realidade de Deus, ou o Admirável. A crença 
religiosa, que mantém o fiel preso no universo de 
seus desejos individuais, reproduzindo a calma por 
intermédio de signos do domínio sobrenatural, com 
expectativas de salvação, não corresponde ao 
processo cognitivo, baseado na ideia de contínuo, no 
qual a noção de signo ocupa papel central. Assim, a 
crença religiosa, embora possa fornecer ao indivíduo 
que a aceita um remédio razoável para as dores do 
cotidiano, bloqueia o conhecimento do real, 
fundado nos processos investigativos e na verificação 
de seus resultados ao longo do tempo. 
                                                           
17 Leitura instrutiva sobre a relação da dimensão estética e a religião, 
encontramos em Raposa (1984). A discussão dessa dimensão estética da 
realidade de Deus, também pode ser encontrada, de uma forma bastante 
didática, com exemplificações, em Stewart (2000). 



244 Bortolotti 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences Maringá, v. 36, n. 2, p. 235-244, July-Dec., 2014 

Referências 

A VILA. Produção de Blinding Edge Pictures/Scott 
Rudin/Manoj Night Shyamalan. EUA: Buena Vista Home 
Entertainment, 2004. 1 DVD (108 minutos), NTSC, son., 
color. Legendado. Port.  
BERGER, P. O dossel sagrado: elementos para uma 
teoria sociológica da religião. Tradução de José Carlos 
Barcellos. São Paulo: Edições Paulinas, 1985. 
BORTOLOTTI, R. G. O realismo de Charles S. 
Peirce (1855-1884). 1994. 277f. Dissertação (Mestrado 
em Filosofia)-Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo, São Paulo, 1994.  
CANTENS, B. Peirce on science and religion. 
International Journal for Philosophy of Religion,  
v. 59, n. 2, p. 93-115, 2006.  
CIDADÃO KANE. Produção de Orson Welles e George 
Schaefer. Los Angeles: RKO Radio Picture, 1941. 2 DVD, 
119 min./113min., NSTC, son., color. Legendado. 
Português  
ELÍADE, M. O sagrado e o profano: a essência das 
religiões. Tradução de Rogério Fernandes. São Paulo: 
WMF Martins Fontes, 2010.  

IBRI, I. A. Kósmos Noetós: a arquitetura metafísica de 
Charles S. Peirce. São Paulo: Perspectiva, 1992. 

KEMP-PRITCHARD, I. Peirce on philosophical hope and 
logical sentiment. Philosophy and Phenomenological 
Research, v. 42, n. 1, p. 75-90, 1981.  

LISZKA, J. J. A general introduction to semiotic of 
Charles Sanders Peirce. Blooming and Indianapolis: 
Indiana University Press, 1996. 

OTTO, R. O sagrado. Tradução de João Gama. Lisboa: 
Edições 70, 1992. 

PEIRCE, C. S. Reason and the logic of things: the 
Cambridge conferences lectures of 1898. Cambridge: 
Harvard University Press, 1992. 

PEIRCE, C. S. The Collected Papers. Cambridge: 
Harvard University Press, 1931-1958. 
RANSDELL, J. Peircean semiotics. Manuscrito inédito 
(cópia cedida pelo autor), 1983. In: SANTAELLA, L. 

Teoria geral do signo. São Paulo: Pioneira, 2000.  
RAPOSA, M. L. Art, religion and musement. The 
Journal of Religion, v. 42, n. 4, p. 427-437, 1984.  
RAPOSA, M. L. Peirce’s theological semiotic. The 
Journal of Religion, v. 64, n. 4, p. 493-509, 1987. 
SANTAELLA, L. O método anticartesiano de C. S. 
Peirce. São Paulo: Unesp/Fapesp, 2004. 
SANTAELLA, L. Semiótica aplicada. São Paulo: 
Pioneira Thompson Learning, 2002. 
SANTAELLA, L. Teoria geral do signo. São Paulo: 
Editora Pioneira, 2000. 
SAVAN, D. An Introduction to C. S. Peirce’s full 
system of semiotic. Toronto: Victoria College of the 
University of Toronto, 1976.  
SAVAN, D. Peirce’s semiotic theory of emotion. In: C. S. 
PEIRCE BICENTENNIAL INTERNATIONAL 
CONGRESS, 23., 1981, Lubbock. Anais… Lubbock: 
Texas Tech University, 1981. p. 319-333. 
SILVEIRA, L. F. B. A indução como processo de 
determinação progressiva dos conceitos: um estudo de 
caso. Cognitio: Revista de Filosofia, v. 12, n. 2,  
p. 297-308, 2011. 
SILVEIRA, L. F. B. Curso de semiótica geral. São 
Paulo: Quartier Latin, 2007. 
SILVEIRA, L. F. B. Um estudo semiótico da estratégia 
burguesa de determinação da conduta social. Marília: 
Faculdade de Educação, Filosofia, Ciências Sociais e da 
Documentação, 1982. (Publicação avulsa, n. 43). 
STEWART, A. F. C. S. Peirce, Deus e realismo: a 
intersecção negligenciada entre ciência e religião. 
Cognitio: Revista de Filosofia, n. 1, p. 153-183, 2000. 
 

 
Received on June 12, 2014. 
Accepted on August 6, 2014. 

 

 
License information: This is an open-access article distributed under the terms of the Creative 
Commons Attribution License, which permits unrestricted use, distribution, and reproduction 
in any medium, provided the original work is properly cited. 

 
  


