
 

 
http://periodicos.uem.br/ojs 

ISSN on-line: 1807-8656  

https://doi.org/10.4025/actascihumansoc.v47i3.75794 

 
CIÊNCIAS HUMANAS 

 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences, v. 47, e75794, 2025 

Desafios interculturais na recepção de migrantes em 

instituições públicas de ensino na cidade de São Paulo, Brasil 

Juily Manghirmalani1*, Liliana Emparan1,2* e Claudia Aparecida Barros Sagula1 

1Projeto Ponte, São Paulo, São Paulo, Brasil. 2Departamento de Psicanálise, Instituto Sedes Sapientiae, São Paulo, São Paulo, Brasil. *Autoras para 

correspondência. E-mail: juilymalani@gmail.com e lilianaemparan@gmail.com 

RESUMO. Este artigo aborda as intervenções realizadas pelo Projeto Ponte com a população migrante, em 

parceria com escolas públicas do município de São Paulo, Brasil, destacando o acolhimento a pais migrantes 

com filhos em idade escolar. A análise enfoca escolas localizadas em regiões com alta concentração de 

migrantes, refletindo os desafios enfrentados por essas famílias na educação de seus filhos em um contexto 

intercultural. Inicialmente, discute-se a recepção de migrantes no Brasil e o trabalho com pais e educadores 

sob uma perspectiva psicanalítica. Em seguida, são apresentados os desafios das ações do Projeto Ponte, 

culminando em uma análise dessas dificuldades a partir do conceito freudiano de estranho-familiar. 

Palavras-chave: migração; educação intercultural; psicanálise; Projeto Ponte; pais migrantes. 

Intercultural Challenges in the Reception of Migrants in Public Educational 

Institutions in São Paulo, Brazil 

ABSTRACT. This article addresses the interventions carried out by Projeto Ponte with the migrant 

population, in partnership with public schools in the city of São Paulo, Brazil, highlighting the reception of 

migrant parents with school-age children. The analysis focuses on schools located in regions with a high 

concentration of migrants, reflecting the challenges faced by these families in raising their children in an 

intercultural context. Initially, it discusses the reception of migrants in Brazil and the work with parents and 

educators from a psychoanalytic perspective. Following this, it presents the challenges faced by the actions of 

the Project, culminating in an analysis of these difficulties based on the Freudian concept of the uncanny. 

Keywords: migration; intercultural education; psychoanalysis; Projeto Ponte; migrant parents. 

Received on February 19, 2025.  

Accepted on June 23, 2025. 

Introdução1 

Desde 2010, o Projeto Ponte atua na cidade de São Paulo, oferecendo atendimento psicológico e psicanalítico 

grupal para migrantes2 internos e externos, refugiados, pessoas sem documentação, retornados e apátridas, 

com foco no tema do deslocamento geográfico, adotando como premissa de trabalho o uso do português 

brasileiro nos atendimentos.   

Além dos atendimentos clínicos, atualmente, o projeto possui outros dois braços: o Cuidando de Quem Cuida, 

voltado a educadores e demais profissionais de instituições que atendem migrantes e refugiados; e o Ponte Curumim, 

destinado ao atendimento clínico de adolescentes migrantes e/ou da segunda geração (filhos de migrantes), além de 

oferecer rodas de conversa para os pais de crianças migrantes, possibilitando que compartilhem desafios e troquem 

experiências sobre criar filhos em um país estrangeiro, fortalecendo o apoio mútuo.  

Como será analisado ao longo do artigo, ao chegarem no Brasil, migrantes e refugiados enfrentam o desafio 

de reconstruir suas vidas, buscando acesso a emprego, moradia, saúde, educação e integração social. Nesse 

cenário, a escola desempenha um papel central como espaço de convívio intercultural e aprendizado, 

beneficiando não apenas crianças e adolescentes, mas também suas famílias.  

 
1 Agradecimento aos demais autores que contribuiram para elaboração do texto: Leonora Corsini, Caroline Yu, Giseli Domingues, Lisette Weissmann, Naima Kimachi e Simone 
Gonçalves e Vania Prata 
2 Ao longo do artigo faremos referência a migrantes, refugiados/refugiadas, solicitantes de refúgio e deslocados forçados. Optamos pela denominação ‘migrantes’, não fazendo 
distinção entre imigrantes e emigrantes, com o intuito de colocar em relevo a condição de ‘movimento’desses sujeitos em deslocamento (Gebrim, 2020). A autora destaca ainda que 
nomear de forma mais abrangente as pessoas em deslocamento no contexto dos fluxos atuais como simplesmente migrantes, não distinguindo a priori quem é migrante de quem é 
refugiado/a, poderia ser uma saída às injunções de uma economia moral de produção de “[...] sujeitos indesejados” (Gebrim, 2020, p. 45). 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Page 2 of 10 Manghirmalani et al. 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences, v. 47, e75794, 2025 

Tanto o Ponte Curumim quanto o Cuidando de Quem Cuida promovem a atuação do Projeto Ponte no 

contexto escolar, conversando com educadores e equipes multiprofissionais que atuam em escolas que 

recebem alunos migrantes. Nosso foco neste artigo será apresentar os desafios dessas ações, tendo como base 

de análise o conceito freudiano do estranho-familiar.  

Acolhimento a migrantes/refugiados no Brasil: contexto histórico e cenário atual 

Antes da colonização portuguesa, estima-se que cerca de 5 milhões de indígenas habitavam o território 

que hoje corresponde ao Brasil. Essa população foi drasticamente reduzida, primeiro devido a epidemias 

devastadoras e, posteriormente, por meio de guerras de extermínio e escravização. Atualmente, segundo dados 

oficiais do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (2022), a população indígena constitui aproximadamente 

0,8% da população brasileira, com mais de 305 etnias que falam mais de 274 línguas distintas. 

Povos de diversos países africanos foram trazidos ao Brasil por meio da escravização, um processo que 

marcou profundamente o período colonial e resultou em uma sociedade estruturada em bases racistas. Com 

efeito, mesmo após mais de 100 anos do fim da escravidão, ainda se fazem sentir em nosso país, especialmente 

entre a população afrodescendente e mestiça, os efeitos deletérios e violentos da prática escravagista. 

Desde finais do século XIX até a primeira metade do século XX, esteve em marcha no Brasil um projeto de 

embranquecimento da população que incentivava a chegada de migrantes brancos de origem europeia para 

suprir os postos de trabalho antes ocupados pelos africanos escravizados.  

Com o final da Segunda Guerra Mundial, a partir de 1948, o governo brasileiro começou a receber cotas de 

refugiados da guerra (Sprandel & Milesi, 2003). Porém, ao ratificar, em 1960, a Convenção das Nações Unidas 

relativa ao estatuto dos refugiados – a Convenção de Genebra – o Brasil também acabou adotando 

primeiramente a barreira temporal, que restringia esta proteção a fatos acontecidos antes de 1951 e, 

posteriormente, a reserva geográfica, que determinava que só seriam aceitos como refugiados pessoas vindas 

do continente europeu. 

Com a instalação de ditaduras militares em vários países da América Latina – e inclusive no Brasil – nas 

décadas de 1960 e 70, brasileiros perseguidos por motivos políticos procuravam países vizinhos, ao passo que 

perseguidos políticos de Chile, Bolívia, Uruguai, Paraguai e Argentina pediam asilo político em nosso país. 

Mas como ainda vigorava o princípio da reserva geográfica e o Brasil vivia também sob regime militar, 

refugiados latinoamericanos não eram oficialmente aceitos no país. Como relembra um antigo diretor da 

Cáritas Arquidiocesana do Rio de Janeiro: 

Ocorre que no Brasil também vivíamos o período da ditadura e os refugiados, as pessoas que aqui buscavam refúgio, 

eram considerados tão subversivos quanto diziam que eram subversivos os brasileiros que procuravam refúgio em 

outros países. As ditaduras todas se comunicavam, havia uma sintonia muito organizada, as polícias trabalhavam 

em conjunto no Projeto Condor (Sprandel & Milesi, 2003, p. 119). 

No início da década de 1980 ocorreram algumas mudanças significativas no posicionamento brasileiro em 

relação à acolhida de refugiados não-europeus. A partir de 1984, passou a ser permitida a estadia de pessoas 

refugiadas no território nacional por período não limitado, enquanto se aguardava o reassentamento em 

outros países.  

No entanto, foi com o processo de democratização a partir de meados dos anos 80 que se verificaram 

avanços mais significativos no tratamento da problemática dos refugiados pelo governo brasileiro, 

culminando com a revogação, em dezembro de 1989, da reserva geográfica. Concomitantemente, o Brasil 

passou a aplicar a definição ampliada de refugiado contida na Declaração de Cartagena de 1984, passando a 

receber refugiados de todos os continentes do mundo, a exemplo do importante fluxo de angolanos acolhidos 

no país como refugiados na década de 1990.  

Hoje, sob o efeito da globalização, o Brasil tem sido um destino para migrantes do ‘Sul Global’ provenientes tanto 

de países da América Latina quanto da África, dando corpo ao novo fluxo migratório conhecido como ‘migrações Sul-

Sul’, fenômeno que vem sendo estudado por pesquisadores como Catherine Wihtol de Wenden (2016), Saskia Sassen 

(2016) e Rosana Baeninger et al. (2018). Internamente, o estado de São Paulo é o que concentra a maior população de 

migrantes registrados – 482.059 – e a capital São Paulo, a maior e mais produtiva cidade do país em termos 

econômicos, se destaca como o principal destino dos migrantes.  

Como sabemos, a migração é um fenômeno histórico global que constitui a humanidade, apresentando 

fluxos que aumentam em tempos de conflitos, guerras e desastres ambientais. E, nos últimos anos, com o 



Desafios interculturais na recepção de migrantes em escolas de São Paulo  Page 3 of 10 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences, v. 47, e75794, 2025 

fenômeno da globalização, esses deslocamentos vêm se intensificando. Alguns números elucidam essa 

condição: de acordo com o Relatório Mundial sobre Migração 2024 da OIM (Organização Internacional para 

as Migrações, 2024), em 2020 registraram-se 281 milhões de migrantes internacionais em todo o mundo, ou 

seja, aproximadamente 4% da população mundial migrou.  

O documento aponta ainda que 146 milhões desses migrantes são do sexo masculino (51,9%) em contraste 

com 135 milhões de migrantes do sexo feminino (48%); e 26 milhões dos migrantes mundiais são crianças. 

Nesse sentido, cabe ressaltar que as migrações mundiais, que em 2013 eram majoritariamente masculinas 

(homens 89,5% e mulheres 10,5%), foram se modificando em termos de gênero, numa tendência conhecida 

como ‘feminização’ das migrações. 

Ao mesmo tempo, dados do último relatório Tendências Globais do Alto Comissariado das Nações Unidas 

para Refugiados [ACNUR] (publicado em junho de 2024) revelam que mais de 120 milhões de pessoas em todo o 

mundo foram forçadas a se deslocar devido a perseguições, conflitos, guerras, violência, violações de direitos 

humanos e catástrofes climáticas. Do total de pessoas em deslocamento forçado, a população mundial de 

refugiados aumentou 7%, chegando à cifra de 43,4 milhões de pessoas. Este fenômeno contemporâneo tem tido 

efeitos no endurecimento das políticas migratórias mundo afora, resultando em legislações mais rígidas, 

fechamento e militarização de fronteiras, proliferação de campos de refugiados e outros dispositivos de controle. 

No Brasil não tem sido diferente. Em que pese a grande mudança na legislação migratória que ocorreu com 

a promulgação da Lei de Migração de 2017 (Lei n. 13.445, 2017)3 – considerada uma das mais avançadas e 

humanitárias do mundo – ainda percebemos que também no nosso país este é um campo atravessado por 

conflitos, xenofobia, racismo e intolerância ao estrangeiro, ao outro que vem de fora, frequentemente 

enxergado como alguém que representa uma ameaça em potencial.  

As principais nacionalidades da população migrante presente no país mudam de acordo com os contextos, 

mas nos últimos anos esses migrantes são principalmente venezuelanos, sírios, cubanos, congoleses, 

libaneses, paquistaneses, palestinos, malineses, afegãos, colombianos e haitianos. Algumas dessas pessoas 

chegam como ‘solicitantes de refúgio’, entrando principalmente pelo norte do país.4 Para ilustrar, segundo o 

Relatório da OIM (2024), até agosto de 2024 foram registradas 450.752 solicitações de refúgio feitas por 

nacionais de 150 países, sendo os principais: Venezuela (257.186); Cuba (41.800); Haiti (40.483); Angola 

(17.859); Senegal (9.599); China (7.814); Bangladesh (7.014); e Síria (5.543). Os homens correspondem a 59.7% 

do total de solicitantes de refúgio, as mulheres a 39,9%, enquanto 0,3% não especificaram o gênero.  

Já no que diz respeito ao número de refugiados ‘reconhecidos’pelo governo brasileiro,segundo o mesmo 

relatório, entre janeiro de 2010 e agosto de 2024 atingimos a marca de 146.109 pessoas, provenientes 

principalmente de países como Venezuela (134.089); Síria (4.100); Afeganistão (1.347); República 

Democrática do Congo (1.158); e Cuba (1.093). Em termos de faixa etária, 24% das pessoas reconhecidas como 

refugiadas são crianças e adolescentes até 15 anos de idade, e 23% são jovens adultos de 15 a 25 anos, 

indicando a forte presença de pessoas jovens e em idade escolar. 

O trabalho em escolas com alunos migrantes: preconceitos e desafios 

Ao chegar no Brasil, migrantes e refugiados iniciam rapidamente um processo de mobilização com o 

objetivo de garantir acesso a emprego, moradia, aprendizagem do idioma local, inserção nas instituições de 

ensino e utilização do sistema público de saúde. Esses esforços constituem parte de uma tentativa mais ampla 

de reconstrução de suas vidas em um novo contexto sociocultural, buscando estabelecer um sentimento de 

pertencimento que possibilite o reconhecimento como cidadãos detentores de direitos sociais, ainda que em 

território estrangeiro. 

A escola representa um espaço privilegiado de convívio intercultural para todos – crianças, adolescentes e 

também suas famílias – significando um lugar de conhecimento compartilhado, onde se transmite um saber 

formalizado e validado socialmente. Lugar de aprender a nova língua, em que ‘saber é também saber dizer’! 

Por isso, a importância desse espaço simbólico da escola enquanto possibilidade para as famílias migrantes 

se inserirem social e culturalmente.  

 
3Antes da Lei de 2017 (Lei n. 13.445, 2017), vigorava no Brasil desde o período da ditadura militar (1964-1985) o Estatuto do Estrangeiro. Fortemente assentado na Lei de Segurança 
Nacional, o Estatuto do Estrangeiro seguia um paradigma que considerava os estrangeiros como pessoas perigosas, o que implicava uma série de restrições, sanções e criminalização. 
Com a Lei de Migração de 2017 (Lei n. 13.445, 2017), a migração passou a ser um direito humano e os migrantes passaram a ter mais acesso a serviços públicos, especialmente 
saúde e educação gratuitas, bem como a reunificação familiar.  
4Do total, 72% das solicitações apreciadas pelo Conare foram registradas nas Unidades da Federação (UFs) que compõem a região norte do Brasil. O estado de Roraima concentrou 
o maior volume de solicitações de refúgio apreciadas pelo CONARE em 2023(51,5%), seguido por Amazonas (14,2%) e São Paulo (7,5%). 



Page 4 of 10 Manghirmalani et al. 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences, v. 47, e75794, 2025 

Assim, se constitui um cenário onde é possível conviver democraticamente com as diferenças na perspectiva de 

ser aceito, mesmo não tendo nascido no Brasil, não possuindo condições econômicas, emprego, moradia ou domínio 

do português. Neste sentido, a escola abre as suas portas e se apresenta como um lugar de esperança e mudança para 

o migrante, oferecendo a possibilidade de vislumbrar um futuro mais digno. Daí a aposta dos migrantes recém 

chegados em frequentar a escola, em fazer parte, conhecer a cultura e a língua locais, promovendo sua integração ao 

país. O espaço escolar é fundamentalmente um instrumento de mediação para as famílias migrantes terem acesso às 

redes de serviços e dispositivos públicos. 

No entanto, apesar desta intenção em ser aceito e pertencer por parte dos estudantes, escutamos nas 

instituições educacionais professores, diretores e demais profissionais relatando dificuldades na adaptação 

de alunos migrantes e suas famílias, bem como algumas características psicológicas ou de aprendizado que os 

preocupam. A escola e o ambiente familiar são lugares simbólicos onde as crianças expressam seus sintomas. 

Muitas vezes essas crianças são enquadradas em diagnósticos, numa tentativa de explicar através de 

categorias nosográficas algo que é da ordem do processo penoso que envolve a migração, e que vai encontrar 

no corpo e na mente uma expressão para o sofrimento. 

Pessoas migrantes sofrem com a barreira do idioma quando não conhecem a língua local. As instituições escolares 

relatam tensões como bullying, entraves na adaptação à escola, exclusão e isolamento, que podem ser causados por 

dificuldades em lidar com a barreira do idioma e das diferenças culturais. Como já apontamos anteriormente: saber é 

também saber dizer, poder falar do sofrimento, dúvidas, angústias do vivido em outra língua. 

Nas reuniões que mantivemos com o corpo docente das escolas, professores e professoras relataram não falar 

o idioma dos alunos migrantes (afegãos, haitianos, iranianos, bolivianos, etc.) e se perguntam como lidar com esses 

alunos e seus pais estrangeiros. A angústia se revela também por parte dos docentes; eles observam que as questões 

de adaptação à instituição escolar passam pelos pais, muitos dos quais ainda não falam português. Quanto mais 

nova a criança, maior a presença dos pais no espaço escolar, e mais a família é convocada.  

A mediação cultural e os desafios da criança migrante 

O papel dos filhos passa a ser o de intérpretes e mediadores dos pais na nova cultura e na construção dos 

vínculos interculturais. Eles funcionam como uma ponte para seus pais tentarem alcançar pertencimento 

através da obtenção de documentos, benefícios e direitos de acesso à saúde, educação e justiça. Porém, quando 

muito jovens, esses filhos, mesmo sentindo que é sua esta missão de mediação, podem falhar na tarefa, até 

porque, na maioria das vezes, não participaram ou foram ouvidos na decisão de migrar, o que gera neles muita 

inquietação. Consequentemente, essas crianças passam a ser vistas como um problema diante dos educadores 

e de seus colegas.  

Crianças e adolescentes migrantes costumam assumir papel de fundamental importância nas relações de mediação 

entre pessoas adultas. Essas crianças, frequentemente, tornam-se tradutoras de suas famílias, sendo as primeiras a 

aprenderem a língua portuguesa. Suas circulações e mobilidades permitem o estabelecimento de trocas, e é um evento 

crítico, sob essa perspectiva, que haja a frustração dessa expectativa sobre elas – seja sob o ponto de vista das famílias ou 

das professoras, pedagogas, psicólogas e outras pessoas que povoam esses contextos (Pereira, 2020, p. 22). 

Além disso, crianças mais novas muitas vezes não são compreendidas e acabam sendo equivocadamente 

classificadas e rotuladas como tendo questões de desenvolvimento, comportamento ou de aprendizagem, 

chegando a ser consideradas autistas em alguns casos, num flagrante processo de medicalização e 

psicopatologização da infância migrante (Seincman, 2017; Pereira, 2020; Joia, 2021). Os professores propõem 

como ‘solução’ que as famílias parem de falar em seu idioma de origem para facilitar o aprendizado e a 

inclusão na cultura escolar, o que leva a um silenciamento da cultura desses migrantes.  

A escola, por sua vez, na tentativa de buscar uma ‘explicação’ diante do estranhamento, encaminha os 

alunos para centros de saúde para confirmar ou não os possíveis transtornos, na busca por diagnósticos de 

autismo, déficit de atenção, hiperatividade, depressão, ansiedade e outros.  

Esse estranhamento diz respeito à diferença que o migrante encarna com sua cultura e língua diferentes, 

escancarando uma alteridade radical. Pereira (2020) destaca que, no limite, o estranhamento pode levar a que 

se passe a designar determinadas culturas – especialmente as andinas – como sendo ‘culturas autistas’ ou até 

‘autistizantes’, isto é, produtoras de sujeitos autistas em função de traços comportamentais compartilhados.   

A proibição da língua é outro fator que salta aos olhos por sua verve colonialista e assimilacionista, ressaltando que 

o mecanismo de recepção de imigrantes no Brasil almeja, no limite, assimilar a diversidade por sua supressão. Dessa 



Desafios interculturais na recepção de migrantes em escolas de São Paulo  Page 5 of 10 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences, v. 47, e75794, 2025 

forma, o ‘problema’ das culturas autísticas parece ser endereçado pelas professoras, uma vez que é preciso deixar de 

ser o que se é para que o encaminhamento ao CAPS-IJ5 não seja feito: se o aprendizado do português é falho pelo 

uso doméstico do espanhol, ao cessar o uso do último em benefício do primeiro, presume-se resolver a questão sob 

essa perspectiva. Requer-se, assim, que sejam menos bolivianas e mais brasileiras para que sejam menos autistas 

(Pereira, 2020, pp. 35-36, grifodo autor). 

A demanda por laudos médicos em geral acaba marcando esta condição como um déficit da criança, e não 

como uma potência ou uma diferença. A diferença é vista como um problema, num viés ao mesmo tempo 

individualista e biologizante. No caso das crianças e adolescentes migrantes, pensamos, portanto, 

especialmente nas diferenças étnico-raciais e culturais. 

Segundo Moysés e Collares, 

O comportamento humano não é biologicamente determinado, mas tramado no tempo e nos espaços geográficos e 

sociais –, histórico enfim. O ser humano é essencialmente um ser cultural; entretecido em um substrato biológico, 

sim, porém datado e situado. A naturalização dos padrões de comportamento, levando à crença generalizada de que 

se deve agir segundo determinados moldes, é um dos elementos fundantes da submissão, do não questionamento, 

da docilização de corpos e mentes, tão cara e necessária à manutenção da ordem vigente, em todos os tempos 

(Moysés & Collares, 2013, p. 11). 

A suspeita de que a criança/adolescente migrante seria um aluno-problema causa muita angústia nas famílias, 

pois elas não sabem como procurar ajuda e o que fazer diante de possíveis diagnósticos e medicalização.  

Mais adiante no mesmo artigo, Moysés e Collares (2013) aprofundam a reflexão sobre a escola como 

cenário onde se questionam e problematizam certos comportamentos e características.  

A aprendizagem e seus modos de ser e agir – campos de grande complexidade e diversidade – têm sido alvos preferenciais 

da medicalização. Em consequência, crianças e adolescentes são os mais atingidos (Moysés & Collares, 2013, p. 15). 

O desconforto dos pais por estarem em uma terra estrangeira é transformado na ideia de que a criança tem 

problemas, e eles aceitam esta ideia. É uma posição de tensão entre o que eles observam em seus filhos, suas 

características culturais e as formas de convivência no país de destino. Geralmente se submetem a essa posição 

passiva de aceitar o ‘diagnóstico’ e, às vezes, reagem de forma resistente, com críticas à escola e aos professores.  

Uma vez diagnosticadas, corre-se o enorme risco de que as crianças e as famílias passem a ‘incorporar’ o autismo, 

assim como todo o discurso produzido por ele, como um elemento identificatório central na sua imagem de si. O 

discurso médico passa, assim, a ordenar a relação do indivíduo com sua subjetividade e sofrimento, negando suas 

dimensões conflitivas e inapreensíveis (Joia, 2021, p. 155, grifo do autor).  

Observamos que, nessa tensão entre professores e famílias, questiona-se o que é sintomático e o que é 

considerado um efeito da migração. As dificuldades com o idioma trazem à tona uma dificuldade de inclusão 

que também é de seus próprios pais. Professor e aluno se identificam com o lugar de impotência, de não 

conseguir se fazer entender por meio de palavras, dificultando a escuta, a comunicação e a função escolar de 

ensinar e aprender. 

A escola como lócus de interculturalidade 

Retomando o relato feito pelos educadores, podemos observar que essas questões também se apresentam 

para os alunos adultos que precisam aprender o idioma para trabalhar e se locomover pela cidade. Os adultos 

recém-chegados não sabem como funciona o acesso à saúde e à educação no país de destino. Por sua vez, há 

diferenças consideráveis entre os educadores de crianças e de adultos migrantes e a maneira como eles são 

ensinados e recebidos. A escola seria então o local onde as diferenças sociais, geracionais, culturais, de idioma 

e religiosas são vivenciadas em conjunto.  

Sabemos que desde 2016 as escolas da rede pública municipal de São Paulo têm acesso a um material 

pedagógico chamado ‘Povos Migrantes’, que trata de um currículo com orientações pedagógicas para 

educação de povos migrantes, documento esse em consonância com a política municipal para a população 

migrante, de acordo com a Lei Municipal nº 16.478/2016, que assevera a garantia de direitos. 

Assim, a interação entre os alunos migrantes e não migrantes seria favorecida pelo uso de estratégias 

lúdicas e jogos, que promovam o conhecimento das tradições culturais, peculiaridades da culinária, músicas, 

vestimentas de países estrangeiros e também do Brasil, voltados para um intercâmbio cultural de experiências 

 
5Centro de Atenção Psicossocial Infantojuvenil. 



Page 6 of 10 Manghirmalani et al. 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences, v. 47, e75794, 2025 

e valorização das diferenças como potencializadoras do conhecimento, da integração e não a favor da 

discriminação: a escola é um espaço onde diferentes culturas e idiomas se entrelaçam.  

Seguem alguns exemplos de como esse intercâmbio de experiências pode ser feito: no primeiro deles, os 

profissionais de uma escola relataram uma situação desafiadora pela falta de conhecimento cultural e 

linguístico do estabelecimento diante de uma família que tentava matricular seu filho. A família apenas falava 

persa. O documento para registrar o aluno estava escrito em persa e, se não fosse pelo tradutor do Google, 

não poderia ser entendido. Vemos que aqui o que prevaleceu foi a certeza de que o aluno tinha direito de estar 

na escola e que seria feito todo o possível para seu acolhimento e inscrição. A comida servida nesta escola na 

merenda é outro importante símbolo da diversidade cultural e também apresenta mais um desafio: os 

migrantes não conhecem a comida brasileira; são então oferecidos lanches coletivos para que todos possam 

trocar entre si e aprender sobre as diferentes formas de comer em vários países.  

Há escolas que distribuem cartazes de boas-vindas e também sinalizadores em diversas línguas para 

orientar os alunos migrantes e seus pais a circularem pelo espaço escolar. Conhecemos uma escola em que o 

sinal costumeiramente utilizado para avisar os alunos sobre os intervalos entre as aulas e o momento do 

recreio é a melodia de músicas de vários países.  

São iniciativas como essas que permitem aos alunos e suas famílias sentirem-se reconhecidos, validados e 

incluídos em sua diferença, podendo agregar ao espaço escolar sua diversidade cultural, mitigando os 

preconceitos e promovendo práticas inclusivas que visam a intersubjetividade. 

Intervenções em grupo com os pais de crianças migrantes e com os professores 

Além do trabalho nas escolas, o Projeto Ponte oferece dois tipos de intervenções em grupo: conversas com 

pais de crianças migrantes, o Ponte Curumim, e ações com as equipes educacionais que recebem alunos 

migrantes, o Cuidando de Quem Cuida. 

Embora não tenham finalidade terapêutica, ambos os trabalhos funcionam como um espaço de reflexão: 

para os educadores, o Cuidando de Quem Cuida favorece a reflexão sobre suas práticas de inclusão em um 

espaço intercultural; e o Ponte Curumin oferece aos pais de crianças migrantes em idade escolar rodas de 

conversa, um espaço cuja tarefa é pensar juntos sobre os desafios de criar filhos em terras estrangeiras. Dessa 

forma, possibilita-se tanto a troca de experiências quanto o apoio mútuo entre os participantes.  

Nas rodas de conversa, os pais falam sobre os desafios de criar seus filhos em um país estrangeiro, em como 

se sentem ansiosos diante do conflito que surge entre os valores herdados da cultura de origem e os novos 

códigos e referências do país de destino. O pertencimento deles e de seus filhos é recebido com um sentimento 

de ambivalência: ora rejeitam os comportamentos e valores do país de acolhida, ora se sentem obrigados a 

aceitar para pertencer. Eles consideram a forma brasileira de educação muito liberal e permissiva: a maneira 

como as crianças falam com os pais e professores, a forma como se vestem, a expressão da sexualidade e a 

relação com o corpo, como tatuagens, piercings, cabelos tingidos, roupas que mostram demais o corpo, são 

desrespeitosas para eles. Consequentemente, as crianças são vistas como rebeldes quando se identificam com 

colegas na escola ou outras pessoas com quem passam a conviver socialmente. 

Trazemos, para ilustrar, alguns relatos de pais e mães frequentadores dessas rodas de conversa: uma mãe 

venezuelana contou que disse a seu filho adolescente, que se esforçava muito para pertencer a sua ‘tribo’ de 

colegas: “Você não é como eles! Você precisa ir à escola para aprender, mas não vai pintar o cabelo ou usar 

calças rasgadas”. Um pai congolês relatou sentir-se muito desamparado no Brasil, pois na África a educação 

dos filhos é compartilhada e responsabilidade de toda comunidade; a educação é entre pares, para além do 

núcleo familiar; inclusive a escola não apenas ensina conteúdos pedagógicos, mas também participa 

ativamente na transmissão de valores. Uma mãe peruana relatou sentir-se muito culpada porque no Brasil as 

pessoas a julgam por corrigir seu filho com castigos físicos:  

[...] aqui no Brasil os pais não batem em seus filhos, mas eu aprendi que é dessa forma que se corrige. Retornei ao Peru 

para tentar educá-lo conforme as minhas tradições, mas não consegui permanecer lá, porque percebi o quanto minha 

família é rígida. Fico perdida agora na educação do meu filho.  

Um venezuelano, pai solo de gêmeos, mesmo em condições econômicas favoráveis, relatou encontrar 

muita dificuldade no processo de socialização de seus filhos na escola, pois são ‘diferentes’, falam com 

sotaque, apresentam dificuldade para se alfabetizarem em outra língua, têm vergonha de se comunicar em 

espanhol com ele na presença de brasileiros, não são convidados para as festas de aniversário dos colegas, 



Desafios interculturais na recepção de migrantes em escolas de São Paulo  Page 7 of 10 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences, v. 47, e75794, 2025 

quando descem para brincar no playground do prédio, as crianças se afastam. Uma mãe brasileira que viveu 

como expatriada na Espanha e recentemente retornou ao Brasil, relata que seus filhos nascidos lá apresentam 

muita dificuldade no momento de se socializar na escola, e também para falar o português, sentem vergonha, 

mesmo dominando o idioma de origem dos pais. 

Nessas rodas de conversa realizadas com pais migrantes, além da troca de experiências, eles falam de seus 

sentimentos diante dos desafios que se apresentam na educação dos filhos. A roda é diversa, pessoas de várias 

nacionalidades estão presentes, pais, mães, casados ou não, jovens ou mais maduros, tendo empreendido 

migrações desejadas ou não. Enfim, o que os participantes têm em comum é o deslocamento, que possibilita 

um vínculo, a troca de experiências, e nesse espaço acolhedor das palavras e dos afetos, conseguem pensar 

juntos os desafios das famílias que migraram com seus filhos. 

Paralelamente, nos cursos de português destinados a migrantes adultos, os educadores também expressam suas 

inquietações quando esses migrantes chegam à escola para as aulas. Essa tarefa educacional envolve a dificuldade de 

comunicação em um espaço intercultural com diferentes idiomas. Além disso, os alunos, durante as aulas, abordam 

suas dificuldades pessoais na vida no novo país, bem como as dificuldades que já enfrentavam no país de origem. 

Diante de tudo isso, os educadores se interrogam: seria seu papel ajudar a aliviar a dor e o sofrimento de estar em um 

novo país e ter deixado sua família e amigos no país de origem?   

No ensino de português para adultos, foi necessário, em alguns casos, criar um grupo de adultos somente 

para mulheres, porque elas não podiam se misturar com os homens, de acordo com sua cultura e religião. Esta 

flexibilização pedagógica visou atender a necessidade de aprender a nova língua local e viabilizar um 

impedimento intransponível para algumas culturas que é a proximidade e convivência entre homens e 

mulheres desconhecidos. Vemos também neste exemplo que acolher o aluno migrante significa respeitar suas 

diferenças para que ele possa se integrar à escola e à vida social. 

Lidando com a inquietante estranheza frente ao migrante 

O estranho (Unheimlich) é um conceito basilar da teoria psicanalítica que nos auxiliará a explorar e analisar 

o que ocorre dentro do próprio sujeito, mas também, nas relações humanas frente ao estranho-familiar. 

Especialmente quando pensamos na alteridade apresentada pelos migrantes com sua diversidade de línguas 

e culturas, o que certamente provoca algum tipo de estranheza. 

Freud (1976), em seu conhecido texto ‘O estranho’, trabalha este fenômeno que constitui o funcionamento 

psíquico e que diz respeito ao movimento de estranhamento e de expulsão de conteúdos que se apresentam 

como insuportáveis e incompatíveis para o sujeito. Tenta-se assim evitar dor e sofrimento. O estranho seria, 

desta maneira, algo enigmático para a própria pessoa, um conteúdo não aceito e não reconhecido como 

próprio que se apresenta como longínquo e inacessível, mas que é próximo e familiar já que habita o psiquismo 

do próprio sujeito. O estranho é um saber sobre si que o sujeito acredita não saber, não conhecer e que, 

portanto, funciona como estranheza de si próprio; é algo intruso, estrangeiro. 

Todo afeto pertencente a um impulso emocional, qualquer que seja a sua espécie, transforma-se, se reprimido, em 

angústia, estão entre os exemplos de coisas assustadoras, deve haver uma categoria em que o elemento que 

amedronta pode mostrar-se ser algo recalcado que retorna. Essa categoria de coisas assustadoras construiria o 

estranho [...] (Freud, 1976, p. 300). 

A partir do mecanismo psíquico da repressão, aquilo que era familiar e conhecido (heimlich) se torna 

estranho e desconhecido (unheimlich) para o próprio sujeito. É interessante sublinhar que estes conteúdos 

estranhos podem ser acessados de alguma forma pelo sujeito, mas para isso é necessário que o mesmo consiga 

superar a censura que os expulsou. Contudo, é interessante sublinhar que o que se torna incômodo é colocado 

fora da consciência e nesse sentido se torna inconsciente. 

Palavra de difícil tradução em outras línguas, mas que em alemão oferece toda uma gama de nuanças e deslizamentos 

semânticos aos quais ele recorre para descrever e encaminhar uma compreensão psicanalítica de uma condução 

psíquica, de uma vivência, caracterizada pela oscilação ou pela presença simultânea da sensação de familiaridade e 

estranheza. O ‘Un’ não (-familiar) exprime, segundo ele, o efeito do recalque, de forma que a sensação de Unheimlich 

corresponde ao retorno do desejo inconsciente, que se apresenta ao sujeito como algo que lhe é, ao mesmo tempo, 

estranho e familiar (Menezes, 1998, p. 121, grifo do autor). 

Estendendo este fenômeno intrapsíquico do estranho-familiar ao plano social e intersubjetivo, destacamos 

que o estranhamento também pode ser representado e traços desta experiência podem ser transferidos para 



Page 8 of 10 Manghirmalani et al. 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences, v. 47, e75794, 2025 

certos acontecimentos, situações e sujeitos que o presentifica, atualizando-o. Entendendo que o estranho-

familiar funciona como um binômio intercambiável, cabe destacar que certos aspectos que se tornam 

estranhos como, por exemplo, a cultura, a língua, os costumes e a vestimenta dos migrantes, podem também 

ter sido familiares de alguma forma. Este paradoxo que se constitui frente ao desconhecido do outro remete 

às nossas próprias experiências no acesso àquilo da nossa própria cultura e língua que já fora desconhecido e 

não familiar. Desta forma, as experiências de inquietante estranheza frente ao outro seriam reedições de 

situações já experimentadas.  

Ao mesmo tempo, ver-se confrontado com os seus preconceitos e forçado a pensar fora dos próprios 

padrões culturais a fim de abrir espaço para o diferente, o estrangeiro e o Unheimlich que oscila entre o familiar 

e o não-familiar, é também ameaçador (Weissmann & Emparan, 2020). 

Assim, o estrangeiro migrante se apresenta como o assustador que não se quer reconhecer em si mesmo. 

O migrante e sua estrangeiridade nos convocam justamente a pensar, dialogar e enfrentar tudo aquilo que é 

desconhecido em nós mesmos. Por isso, na convivência com as diferentes culturas emergem tantas situações 

de conflito que, na maioria das vezes, são inconscientes. 

A chegada de um estranho tem o impacto de um terremoto. O estranho despedaça a rocha sobre a qual repousa a 

segurança da vida diária. Ele vem de longe, não partilha as suposições locais, e por essa situação, é aquele que 

questiona aquilo que parecia inquestionável aos membros da sociedade... O estranho rompe o estabelecido a partir 

do lugar de excluído (Bauman, 1998, p. 19). 

Consideramos, portanto, que o migrante encarna esse estranhamento, despertando uma ambivalência de 

afetos tanto de uma ordem persecutória, quanto de um espelhamento – de algo que o sujeito vê, mas não está 

apropriado porque fora recalcado. Caterina Koltai escreve a esse respeito: 

‘Estrangeiro’pode ser tanto o Outro inimigo – imigrante, árabe, nordestino, negro ou judeu, dependendo da cultura 

e da época – quanto aquele que fascina por ter sobrevivido à separação. Objeto identificatório e contra-

identificatório, diante do estrangeiro o sujeito nunca permanece indiferente, até porque é como se tivesse de fazer 

existir fora de si algo que lhe é interior (Koltai, 2000, p. 17, grifo do autor). 

O encontro com o diferente, que simultaneamente fascina e perturba, mobiliza mecanismos de defesa 

psíquicos, expondo resistências inconscientes e o desconforto frente àquilo que foi recalcado da consciência. 

Assim, o estranho não é apenas o outro, mas uma parte de nós mesmos que se manifesta através da alteridade. 

Conviver com o estrangeiro é, portanto, enfrentar o desconhecido internalizado, um processo que 

desestabiliza certezas, mas também cria a possibilidade de ressignificação e expansão psíquica, desafiando o 

sujeito e a sociedade a dialogar com aquilo que está à margem de sua familiaridade psíquica e cultural. 

Exílio e transmissão psíquica 

Uma outra faceta do processo de estranhamento que compõe o funcionamento psíquico e as relações 

intersubjetivas – seja nas relações sociais cotidianas, seja na experiência migratória – é o processo de 

transmissão, que adquire especificidade significativa no âmbito das migrações. Jacques Hassoun é um autor 

que se dedica a estudar o conceito da transmissão psíquica associada ao sofrimento do exílio. 

Em Los contrabandistas de la memoria (1996), Hassoun procura entender como as dinâmicas próprias da 

transmissão inter e transgeracional estão também associadas ao sofrimento do exílio. Exílio este que pode ser 

efetivo, como quando uma família migra para outro país, ou simbólico, porque, de toda maneira, somos todos 

exilados de nós mesmos, de nossa história e de nossas vivências mais primitivas.6 A transmissão é primordial, 

segundo o autor, porque, quando bem sucedida, “[...] oferece ao destinatário um espaço de liberdade e uma 

base para deixar (o passado) a fim de (melhor) o reencontrar” (Hassoun, 1996, p. 17). E a dimensão paradoxal 

reside no fato de sermos diferentes daqueles que nos precederam e de que nossos descendentes 

provavelmente seguirão um caminho bem diferente do nosso. “No entanto, é aí, nessa série de diferenças, que 

inscrevemos o que iremos transmitir” (Hassoun, 1996, p. 17). 

Mas, o processo inquietante e paradoxal de transmissão familiar via de regra é também falho, 

principalmente quando se trata da transmissão da língua materna, com tudo o que ela carrega de referências 

culturais e simbólicas. Entender(ou não entender) o que a língua quer dizer, constitui para Hassoun (1996), 

 
6Exilados somos todos, jamais encontraremos intacto nosso passado, os lugares míticos de nossa infância. Somos indefectivelmente daqui e de lá, de hoje e de ontem. Nossos 
significantes vão se ‘contaminando’ da língua de contrabando, uma posição subjetiva de nascidos no exílio” (Hassoun, 1996, p. 58, grifo do autor). 



Desafios interculturais na recepção de migrantes em escolas de São Paulo  Page 9 of 10 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences, v. 47, e75794, 2025 

um sintoma atual (atual porque nascido do acontecimento, da atualidade), que marca o sujeito a ponto de 

poder comprometer suas referências e idealizações. É nesse momento que, segundo o autor, a questão da 

transmissão se apresenta como a outra face ‘de uma falta de’ cidadania e de integração. “‘Transmissão’ como 

a‘ausência de’ [...] é então revelada como manifestação do que estava faltando nas gerações anteriores” 

(Hassoun, 1996, p. 46, grifo do autor). 

O autor indaga, além disso, como se pode nascer no exílio dos pais. Muito antes de seu nascimento, em 

uma história que os precede, os filhos de migrantes que nascem no exílio já parecem ser capturados por um 

deslocamento imobilizante, que paralisa, pelo fato de serem nascidos em outro lugar. Pela diferença que seus 

sobrenomes suscitam ao serem enunciados em contextos geográficos e culturais diferentes, através de seus 

nomes ‘estranhos’, os nascidos no exílio atualizam o vínculo com uma terra da qual foram desalojados.  

Disso advém outra situação paradoxal: não pertencem ao mundo de seus pais, onde são considerados 

estrangeiros e vistos como suspeitos, da mesma forma que são estrangeiros para seus contemporâneos, as 

pessoas ao seu redor, os habitantes dos países de acolhida. Os que nascem no exílio dos pais acabam ficando 

sem moldura, fora de contexto, fora das normas, não tendo outra referência que o silêncio parental acerca do 

lugar de onde vieram. O silêncio, uma palavra nostálgica ou até mesmo agressiva dirigida à terra ancestral, 

remete à terra do inconcebível – inconcebível no sentido de dificuldade de conceber, da impossibilidade de 

colocar em palavras o passado (Hassoun, 1996, pp. 50-53). 

Poderíamos, assim, acrescentar na mesma direção apontada pelo autor que, as categorias de migração 

voluntária ou livre, migração econômica ou laboral, exílio ou refúgio, no caso dos países do chamado ‘Sul 

Global’ se entrelaçam e até se confundem. Apontamos como principal causa a exclusão econômica e política 

a que são submetidos historicamente alguns países. Especificamente no caso da Bolívia, problemas 

econômicos têm ‘expulsado’ muitos nacionais na tentativa de buscar melhores condições de vida. 

Paralelamente,o país recentemente se autodenominou como uma nação pluricultural, incorporando assim seus 

grupos étnico-linguísticos, o que incrementou os preconceitos, xenofobia e racismo de boa parte dos países vizinhos 

latinoamericanos, exacerbando a ideia da migração econômica e laboral como praticamente um exílio. 

Conclusão 

Ao longo do artigo, discorremos sobre os desafios enfrentados pela população migrante em seu processo 

de integração em uma nova cultura, tanto da perspectiva das pessoas que chegam em busca de reconstruir 

suas vidas no lugar de acolhida, precisando, para isto, acessar oportunidades de emprego, moradia, educação 

e integração social, quanto da perspectiva das pessoas que trabalham no acolhimento a migrantes, mais 

especificamente, as equipes de profissionais que trabalham em escolas que recebem crianças migrantes, ou 

filhas de migrantes. 

Considerando os elementos interculturais que pudemos observar nas experiências que foram 

apresentadas, quais sejam, por exemplo, o não domínio de um idioma estrangeiro no âmbito da comunidade 

escolar, composta de migrantes e não migrantes; o estranhamento dos pais migrantes ao perceberem seus 

filhos já incorporando elementos da nova cultura que contrastam com a cultura de origem, alterando e 

transformando identidades; e as tensões e dificuldades de adaptação a uma forma de vida outra, podemos 

pensar que a interculturalidade é um fenômeno complexo e multifacetado que pode se transformar em 

dispositivo potente de inclusão e integração social. Com efeito, o ambiente intercultural valoriza a diferença, 

na medida em que faz conversar as diferenças, e enriquece o convívio, tanto das crianças, dos educadores e 

das famílias como um todo. 

Para concluir, achamos pertinente destacar que uma abordagem psicanalítica, particularmente o 

dispositivo grupal, pode oferecer contribuições significativas ao enfrentamento dos desafios 

mencionados ao longo do artigo. Além disso, devemos considerar o fenômeno social que leva as 

sociedades a atribuírem aos migrantes a responsabilidade por uma série de problemas, intensificando 

dinâmicas de culpabilização e até de psicopatologização que desconsideram as complexidades 

históricas e sociopolíticas envolvidas. Por fim, cabe refletir sobre a viabilidade de uma sociedade que 

rejeita a miscigenação, uma vez que seria difícil conceber um mundo sem as trocas culturais 

possibilitadas pelos contextos transnacionais contemporâneos.  

São questões que colocamos para reflexão de toda a sociedade e não apenas dos chamados profissionais 

‘psi’, já que países interculturais são cada vez mais parte da realidade do nosso mundo globalizado. 



Page 10 of 10 Manghirmalani et al. 

Acta Scientiarum. Human and Social Sciences, v. 47, e75794, 2025 

Referências 

Alto Comissariado das Nações Unidas para Refugiados [ACNUR]. (2024, junho). Tendências globais – 

Deslocamento forçado em 2024 (Relatório anual). https://www.unhcr.org/sites/default/files/2025-

06/global-trends-report-2024.pdf 

Baeninger, R., Bógus, L. M., Moreira, J. B., Vedovato, L. R., Fernandes, D. M., Souza, M. R., Baltar, C. S., 

Peres, R. G., Waldman, T. C., & Magalhães, L. F. A. (2018). Migrações sul-sul. Nepo/Unicamp. 

Bauman, Z. (1998). O mal-estar da pós-modernidade. Jorge Zahar Editor. 

Freud, S. (1976). O estranho. In S. Freud, Edição Standard Brasileira das Obras Completas de Sigmund Freud 

(Vol. XVII, pp. 273-314). Editora Imago. 

Comitê Nacional para os Refugiados [CONARE] & Observatório das Migrações Internacionais [OBMigra]. 

(2024). Refúgio em Números – Edição 2023[dados do Brasil]. Ministério da Justiça e Segurança Pública. 

Gebrim, A. (2020). Psicanálise no front. A posição do analista e as marcas do trauma na clínica com migrantes. 

Juruá Editora.  

Hassoun, J. (1996). Los contrabandistas de la memoria. Ediciones de la Flor. 

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. (2022). Censo demográfico 2022: resultados preliminares. 

https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/saude/22827-censo-demografico-2022.htmlIBGE+1 

Joia, J. H. (2021). Infâncias imigrantes, silêncios e fronteiras do cuidado em um CAPS infanto-juvenil. Estilos 

da Clínica, 26(1), 145-159. https://doi.org/10.11606/issn.1981-1624.v26i1 p145-159 

Koltai, C. (2000). Política e psicanálise. O estrangeiro. Escuta. 

Lei n. 13.445, de 24 de maio de 2017. (2017). Institui a Lei da Imigração. Brasília, DF. 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2017/lei/l13445.htm 

Menezes, L. C. (1998). Um episódio de Unheimliche na clínica. In C. Koltai (Org.), Política e psicanálise. O 

estrangeiro (p. 121). Escuta. 

Moysés, M. A. A., & Collares, C. A. L. (2013). Controle e medicalização da infância. Desidades, 1(1), 11-21.  

Organização Internacional para as Migrações. (2024). Relatório mundial sobre migração 2024.. 

https://publications.iom.int/books/world-migration-report-2024 

Pereira, A. B. (2020). Autismo e maternidade migrante: psicopatologizando relações em mobilidade. 

Vivência, 56, 21-41. 

São Paulo (Município). (2016). Lei nº 16.478, de 8 de julho de 2016. Institui a Política Municipal para a 

População Imigrante e dá outras providências. Diário Oficial da Cidade de São Paulo. 

https://legislacao.prefeitura.sp.gov.br/leis/lei-16478-de-08-de-julho-de-2016 

Sassen, S. (2016). Três migrações emergentes. Uma mudança histórica. Sur - Revista Internacional de direitos 

humanos, 13(23), 29-41. 

Seincman, P. (2017). Rede transferencial e a clínica migrante: psicanálise em urgência social [Dissertação de 

Mestrado em Psicologia Social, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo]. 

Sprandel, M. A., & Milesi, R. (2003). O acolhimento a refugiados no Brasil: histórico, dados e reflexões. In R. 

Milesi (Org.), Refugiados: realidades e perspectivas (Série Migrações 8, p.119). Edições Loyola. 

Weissmann, L., & Emparan, L. (2020). Violencia y hospitalidad en instituciones de refugio: cuidado a quien 

cuida de migrantes y refugiados. Psicoanálisis de las configuraciones vinculares,43(1), 281-300. 

Wihtol de Wenden, C. (2016). As novas migrações. Sur - Revista Internacional de Direitos Humanos, 13(23), 

17-28. 


