
DOI: 10.4025/cienccuidsaude.v10i5.17050 

Cienc Cuid Saude 2012; 11(suplem.):031-038 

_______________ 
* Enfermeira. Doutora em Ciências. Professora Adjunto do Departamento de Enfermagem da Universidade Estadual de Londrina, Paraná. E-
mail: igr@uel.br  
** Enfermeira. Doutora em Enfermagem Fundamental. Professora Associada do Departamento de Enfermagem Geral e Especializada da Escola 
de Enfermagem de Ribeirão Preto – Universidade de São Paulo. E-mail: mmfzago@eerp.usp.br 

A MORTE E O MORRER: MAIOR DESAFIO DE UMA EQUIPE DE 
CUIDADOS PALIATIVOS 

Inês Gimenes Rodrigues* 
Márcia Maria Fontão Zago** 

RESUMO 
Esse estudo tem como objetivo interpretar os significados da morte e do morrer para uma Equipe de Cuidados 
Paliativos Oncológicos Domiciliar atribuídos pelos profissionais, por meio da análise etnográfica. Utilizou-se o 
referencial teórico-metodológico da antropologia interpretativa e do estudo de caso etnográfico. Os informantes 
foram oito profissionais membros de uma equipe interdisciplinar de Cuidados Paliativos, vinculada a um serviço 
público de Internação Domiciliar, de uma cidade do Sul do Brasil. Os dados foram coletados de junho a 
dezembro de 2008, por meio de entrevistas semiestruturadas e observações dos participantes. Ao interpretar os 
discursos dos profissionais compreendemos que os cuidados paliativos domiciliar possibilitam o reconhecimento 
da morte, no qual pode haver espaço para expressão de sentimentos de pacientes, familiares e profissionais. 
Esse contexto é um desafio que impõe uma reformulação contínua das crenças e símbolos sobre a morte, como 
não fugir do tema, o não ter medo da morte do outro, não ter medo dos seus próprios momentos de luta, de 
ruptura e de crise. No processo de viver a morte do outro, os profissionais fazem descobertas, sofrem, têm 
perdas, adquirem autoconhecimento, mas mantêm a possibilidade da reconciliação da vida com a morte.  

Palavras-chave:  Cuidados Paliativos. Morte. Antropologia Cultural. Equipe Interdisciplinar de Saúde. 

INTRODUÇÃO 

A experiência da morte pode diferir de 
sociedade para sociedade porque é variável e 
específica segundo os grupos. Não importa quão 
natural e imutável possa parecer aos membros de 
cada sociedade particular: foi aprendida. Assim, 
a morte é influenciada pela cultura, 
correspondendo a cada contexto onde ela 
ocorre(1). 

Quando perguntamos informalmente de que 
forma a pessoa gostaria de morrer, grande parte 
responde que, caso lhe fosse dado escolher, 
gostaria de morrer dormindo, sem perceber a 
vinda da morte. Ou seja, para os que partem 
seria melhor um processo rápido, mas para os 
que ficam, o sofrimento do despreparo é muito 
grande. Porém, são significados atribuídos por 
diferentes sujeitos na mesma situação. Diante de 
um sofrimento intenso, como a dor incontrolável 
de uma pessoa em fase final, não é raro que os 
familiares verbalizem seu desejo da morte do 
ente querido, para que ele não sofra mais e seja 
abreviada sua agonia. 

Se reconsiderarmos os mecanismos de defesa 
do paciente e dos familiares, é fundamental 

valorizar e compreender os sentimentos dos 
profissionais que cuidam das pessoas nessa fase 
da vida. Muitos se sentem despreparados para 
cuidar, não sabendo o que fazer (exceto o 
cuidado técnico) ou o que falar. Eles têm 
dificuldade em envolver-se com o paciente e a 
família, pois foram formados para não 
demonstrar emoções, como o choro; vivem a 
banalização da morte (é mais um que morre); e, 
como enfrentamento ou defesa, fantasiam que a 
morte não acontecerá, ou agem como se o 
paciente pudesse recuperar-se. É o que 
observamos em muitos hospitais, inclusive em 
hospitais especializados em câncer. 

Um conceito relativamente novo em nossa 
sociedade surgiu na década de 1980, com a 
implantação de serviços de cuidados paliativos 
no país(2,3). Cuidados paliativos é uma 
abordagem que aumenta a qualidade de vida dos 
pacientes e seus familiares que enfrentam uma 
doença ameaçadora à vida/doença terminal, por 
meio da prevenção e do alívio do sofrimento, 
com a identificação precoce, a avaliação correta 
e o tratamento da dor e de outros problemas 
físicos, psicossociais e espirituais(4). 

Para direcionar os cuidados paliativos na 
prática, a Organização Mundial de Saúde 



32 Rodrigues IG, Zago MMF 

Cienc Cuid Saude 2012; 11(suplem.):031-038 

(OMS)(4) estabeleceu nove princípios que regem 
os cuidados paliativos. Entre eles, quatro 
ressaltam a morte/morrer: reafirmar a 
importância da vida, considerando o morrer 
como um processo natural; estabelecer um 
cuidado que não acelere a chegada da morte, 
nem a prolongue com medidas desproporcionais; 
oferecer um sistema de apoio para ajudar o 
paciente a levar uma vida tão ativa quanto lhe 
for possível antes que a morte sobrevenha; e, 
oferecer um sistema de apoio à família para que 
ela possa enfrentar a doença do paciente e 
sobreviver ao período de luto. 

Para desenvolver esse estudo, esclarecemos 
que a abordagem de cuidados paliativos utilizada 
tem como fim último o preparo para a morte, 
pois os pacientes são encaminhados para o 
serviço de Internação Domiciliar, com 
diagnóstico de câncer avançado, sem 
possibilidade de cura com expectativa de vida 
variando de dias até meses. Nessa perspectiva, 
diferencia-se do conceito atual de cuidados 
paliativos (CP) preconizado pela OMS, como já 
descrito. Então, o cuidado aqui se refere às ações 
dos profissionais envolvidos, abarcando a 
multidimensionalidade, na perspectiva que o 
paciente em algum momento morrerá. Frente a 
isso, indagamos: o que significa para os 
profissionais da equipe de cuidados paliativos, 
cuidar de pacientes que morrem? Assim, o 
objetivo desse estudo é interpretar o significado 
da morte e do morrer para uma Equipe de 
Cuidados Paliativos Oncológicos Domiciliar 
(ECPOD) atribuídos pelos profissionais, por 
meio da análise etnográfica. 

METODOLOGIA 

Trata-se de um estudo de caso, embasado 
pelo referencial teórico-metodológico da 
antropologia interpretativa e do estudo de caso 
etnográfico. 

O conceito central da antropologia 
interpretativa de Geertz(5) é o da cultura, 
conceituada como uma teia de significados na 
qual o homem está amarrado. Para o autor, a 
Antropologia é considerada uma ciência 
interpretativa, pois analisa as formas simbólicas 
da vida humana, a sua relação com os 
acontecimentos sociais e as ocasiões concretas, 
numa tentativa de dar identidade e outros 

aspectos inerentes à vida humana, em uma 
espécie de estrutura compreensiva e 
significativa. 

A etnografia é mais que uma técnica de 
coleta de dados. O que realmente a define é o 
“tipo de esforço intelectual que ela representa: 
um risco elaborado para uma descrição densa” 

(5:4). Para abordagem do método etnográfico, 
adotamos a estratégia do estudo de caso que se 
caracteriza pela investigação minuciosa e 
profunda de um objeto de pesquisa(6). 

O estudo foi realizado em um serviço público 
municipal de internação domiciliar, de uma 
cidade de porte médio no Sul do país, criado em 
1995, composto por cinco equipes que atendem 
os usuários do SUS. Um das equipes do serviço 
é a Equipe de Cuidados Paliativos Oncológicos 
Domiciliar (ECPOD), criada em 2004, que 
atende e acompanha pacientes portadores de 
câncer avançado, desde a admissão no serviço 
domiciliar até a sua morte. Um dos critérios para 
a internação no domicílio é que haja um 
cuidador, familiar ou não. As visitas aos 
pacientes ocorrem no mínimo uma vez por 
semana e à medida que o paciente aproxima-se 
da morte, passam a ser diárias. O atendimento é 
realizado no mínimo com dois profissionais de 
cada vez, de acordo com as necessidades do 
doente. Os informantes foram oito profissionais 
dessa equipe (1 enfermeira, 2 auxiliares de 
enfermagem, 1 médico, 1 psicóloga, 1 
nutricionista, 1 fisioterapeuta e 1 assistente 
social) lotados nesse serviço e que cuidavam de 
pacientes com câncer avançado em seus 
domicílios.  

Destacamos as características sociais e 
culturais dos oito profissionais que formam a 
ECPOD: a faixa etária variou de 31 anos a 50 
anos; cinco eram do sexo feminino e três do sexo 
masculino; quatro eram casados, dois solteiros e 
uma viúva; com exceção de um sujeito, todos 
tinham filhos; em relação à religião, quatro eram 
católicos, dois espíritas, um evangélico e uma 
delas sem religião definida; só um não tinha 
Curso Superior; o tempo de formação variou de 
12 anos a 24 anos, predominando a faixa de 12 a 
15 anos de formados; e o tempo de experiência 
em cuidados paliativos variou de um a oito anos.  

No texto citaremos o participante conforme 
sua categoria profissional e no final do 
discurso/observação, usaremos a letra P 



Morte: desafio para a equipe de cuidados paliativos  33   

Cienc Cuid Saude 2012; 11(suplem.):031-038 

(profissional), acrescidos dos números arábicos 
de 1 a 8, referente a cada profissional: P1, P2, 
P3, P4, P5, P6, P7 e P8.  

A coleta de dados ocorreu de junho a 
dezembro de 2008, por meio da observação 
participante nos domicílios e da entrevista 
semiestruturada, com as seguintes questões: 
Como você se sente cuidando de pacientes fora 
de possibilidade de cura? Como você percebe a 
morte das pessoas que são por você cuidadas? 
Como você aborda o paciente e seu familiar no 
preparo para a morte no domicílio? Quais os 
suportes, subsídios e enfrentamentos que você 
tem e usa para lidar com o morrer e a morte? 
Para você, o que significa morrer?  

Para assegurar os princípios éticos, 
solicitamos a apreciação do projeto ao Comitê de 
Bioética e Ética em Pesquisa da Bioiscal, de 
acordo com a Resolução 196/96, que o aprovou 
por meio do Ofício nº 031/07 Bioiscal. Todos os 
informantes assinaram o Termo de 
Consentimento Livre e Esclarecido. 

RESULTADOS E DISCUSSÃO 

O trabalho em CP domiciliares impõe como 
desafio para os profissionais, a convivência com 
pacientes fora de possibilidade de cura que 
evoluem para a morte, muitas vezes, em um 
curto espaço de tempo.  

A narrativa dos participantes sobre suas 
experiências denotam a surpresa que foi começar 
a trabalhar em um contexto em que o morrer do 
paciente é o objeto de cuidado. Assim, o grande 
desafio ao entrar na ECPOD foi lidar com a 
morte: 

A morte não era uma palavra que existia no meu 
vocabulário, eu não lidava no meu dia-a-dia com 
ela. Morte? Nem pensar! [...] Comecei a 
acompanhar a equipe e aí que eu vi que as pessoas 
morrem, elas morrem, elas acabam [...] (P3, 
entrevista) 

O fato de o informante presenciar o 
sofrimento e a agonia dos pacientes assustou-a, 
pois, “a morte do outro nos traz presente a nossa 
condição humana finita”(7:859) . Negar a morte, 
entretanto, não impediu que a informante 
iniciasse seu trabalho, fazendo-a confrontar com 
o morrer.   

A concepção que os informantes têm sobre a 
morte está vinculada à história de vida de cada 
um:  

É uma passagem para outra dimensão e não é só 
pelo kardecismo, o morrer é uma segunda fase. 
Acho que tem duas fases: eu nasci para morrer. 
(P4, entrevista) 

Eu acredito na ressurreição. Eu sou católica [...] 
(P6, entrevista) 

[...] o corpo biológico cessou a vida da pessoa. Do 
ponto de vista transcendental, metafísico, 
espiritual, a morte é a passagem para outra 
situação. (P1, entrevista) 

Entendemos que é na morte do outro que se 
configura na experiência do fenômeno da morte, 
para possibilitar reflexões e definições. Pelos 
discursos apresentados, que é semelhante aos 
dos outros participantes, observamos que o 
fenômeno da morte está associado à 
religiosidade. Nas sociedades modernas, a 
religiosidade é um sistema estruturante de 
referências e crenças que abarcam três 
dimensões: religião como identidade; como 
adesão, experiência ou crença e como disposição 
ética ou comportamental associada a um 
universo religioso. De acordo com os discursos, 
interpretamos que o cunho religioso das 
definições sobre a morte segue as duas últimas 
dimensões, como crença e como disposição 
ética(8).  

 A entrada no universo de pessoas que 
tem prazo de vida limitada, fez com que os 
depoentes refletissem sobre a própria morte: 

Morrer [...] hoje tem um outro significado para 
mim. [...] Trabalhar nessa área me ajudou a 
encarar de outra forma as perdas e a pensar na 
minha própria morte também. (P5, entrevista) 

Todos os participantes se colocam de acordo 
com suas experiências prévias e crenças. O 
profissional 5 apreendeu a partir da construção 
da experiência com o morrer do outro, a dar 
outro sentido à morte. Isso fez com que ela 
refletisse a própria morte e a dos familiares mais 
próximos, certa que um dia acontecerá. 

A morte de entes queridos pode ter 
significados diferentes para as pessoas, 
dependendo do vínculo, do preparo para a morte, 
do contexto familiar e social, além da causa e 
modo da morte. As narrativas de três depoentes 
revelam suas experiências com a morte de 



34 Rodrigues IG, Zago MMF 

Cienc Cuid Saude 2012; 11(suplem.):031-038 

pessoas próximas que as marcaram de maneiras 
diversas. Uma das depoentes narra a morte do 
avô em um contexto oriental: 

[...] Foi a primeira morte dos meus filhos e eles 
estavam na hora que o meu avô morreu, no 
quarto, comigo [...] Foi muito bonito, ele ficou 
acordado, acho que dois dias (voz embargada de 
choro) [...] (P2, entrevista) 

Despertou nossa atenção às afirmações 
utilizadas pela informante ao afirmar que o 
momento como aconteceu a morte do avô “foi 
muito bonito”. Este foi o sentido dado à morte 
do avô e que foi transmitida aos filhos: a 
construção sociocultural da morte sofrida, 
porém, natural junto aos familiares em sua casa; 
ou seja, “uma boa morte”.  

Entretanto, a experiência de outros dois 
depoentes foi de morte súbita, algumas em um 
contexto familiar conturbado, de forma súbita e 
violenta, que veio transformar suas trajetórias de 
vida, marcando-as profundamente: 

Eu tinha 21 anos e meu marido tinha 26 anos e ele 
morreu de acidente de moto. [...] foi muito 
dolorido, tentei de tudo que você pode imaginar 
eu fui [...] (P4, entrevista) 

[...] em 2007 ao perder o meu filho, como 
aconteceu... A morte na minha vida passou a fazer 
parte de uma maneira muito intensa. E aí você 
começa a ver o quanto a vida é frágil mesmo! [...] 
Quando você passa pela experiência da perda, que 
é a coisa mais difícil que pode ter na vida das 
pessoas [...] Você cai na real, começa a repensar, 
são novos paradigmas, seus valores. [...]. (P3, 
entrevista) 

Especialistas(9) em acompanhar e pesquisar 
famílias em suas perdas afirmam que a morte 
resultante de violência, é uma tragédia sem 
sentido pela perda de vida inocente e para a 
família o luto pode se tornar interminável se não 
houver justiça no caso. Além disso, reforçam 
que a morte de um filho é a mais trágica de todas 
as mortes.  

Por meio da sua experiência com os 
familiares, um dos informantes narra o sentido 
dado ao choro das pessoas que perdem um ente 
querido: 

Acho que todas as pessoas choram pela perda do 
outro e por elas mesmas e acho até, que é de uma 
forma egoísta, porque querem que a pessoa fique 
mesmo sofrendo. (Nota de campo, visita pós-óbito 
com o P7). 

Estas experiências podem tornar o 
profissional mais humano, levando-o a se 
colocar no lugar do outro e com isso, tornando-
se mais sensível e preparada para enfrentar a sua 
própria morte. 

Os participantes também narraram sobre suas 
dificuldades com o enfrentamento da morte de 
jovens e crianças, quando expressaram 
sentimentos de revolta: 

Eu também ficava revoltada sentia raiva, entrava 
em negação por aquele paciente tão jovem, com 
tanta força de vontade. (P2, entrevista) 

Sentimentos como frustração, 
desapontamento, pena e cobrança para a 
realização dos cuidados foram identificados em 
um estudo(10) com profissionais de enfermagem 
que acompanharam o processo de morte de 
criança e adolescente, em diferentes unidades de 
um hospital. 

Para lidar com a morte dos pacientes, alguns 
depoentes apresentam uma estratégia comum - a 
espiritualidade: 

[...] ultimamente eu não me preocupo muito se é 
católica, evangélico ou budista; eu procuro tirar 
aquilo que tem de bom e me faz bem. [...] Eu 
comecei a me interessar mais e hoje minha 
espiritualidade tem outra conotação, faz parte da 
minha vida e eu sinto que tanto quanto foi 
importante a terapia naquele momento em que eu 
estava me sentindo fragilizada, hoje, a 
espiritualidade consegue me sustentar. (P5, 
entrevista) 

A percepção do informante é compartilhada 
com um autor(11), que destaca a necessidade do 
autoconhecimento e a espiritualidade do 
profissional, no desenvolvimento do cuidado 
com o paciente, familiares e demais profissionais 
da equipe. Foi interessante perceber que o 
depoente relata que o resultado da 
espiritualidade em sua vida é comparável com a 
terapia, ou seja, ambas possibilitaram “olhar-se 
internamente” e daí fortalecer-se. 

No Brasil, a dimensão espiritual é pouco 
explorada por profissionais da área da saúde, 
mas houve um avanço com o desenvolvimento 
do Relaxamento, Imagens Mentais e 
Espiritualidade (RIME). O RIME agrega 
estratégias para aliviar e re-significar o 
sofrimento espiritual de pacientes ao final da 
vida, no qual integram elementos simbólicos 
espirituais para a visualização de imagens 



Morte: desafio para a equipe de cuidados paliativos  35   

Cienc Cuid Saude 2012; 11(suplem.):031-038 

mentais, que são possíveis de serem aplicadas 
por psicólogos e outros profissionais da saúde, 
desde que capacitados para isto(12). Talvez a 
adoção do RIME pudesse ser uma medida 
benéfica para todos os envolvidos no cuidado, 
pois observamos que nem todos participantes 
estão preparados para abordar a espiritualidade 
ou as crenças religiosas com os seus pacientes. 
Tal afirmação é reforçada por Bouchal(13), de que 
o relacionamento próximo, a espiritualidade e 
talvez a fé dos profissionais ajudem aqueles que 
estão buscando significado para rever sua vida, 
integrando suas experiências, e talvez faça 
sentido ao que está vivenciando. Acreditamos 
que isso acontecerá se houver sensibilidade por 
parte dos profissionais, além de haver 
intencionalidade do profissional nessa 
abordagem, sem imposição de credos ou ritos, 
mas prevalecendo o respeito aos valores e 
crenças religiosas do doente e familiar. 

Ao indagar como fazem a abordagem aos 
pacientes e familiares acerca da morte, 
entendemos que depende da história de vida e 
experiência prévia pessoal e profissional dos 
informantes. Depende também se a comunicação 
é com o paciente ou familiar. Para isso utilizam 
algumas estratégias de comunicação empática 
para abordar a terminalidade com pacientes em 
CP e seus familiares(14,15) : 

1. Avaliar o conhecimento e a percepção do 
doente sobre sua situação de doença antes de 
conversar sobre as más notícias(14,15). 

 [...] primeiro tem que sondar o terreno para ver 
como é que eles estão lidando com essa situação. 
É a questão da comunicação, da informação, o 
que eles estão sabendo [...] (P5, entrevista) 

2. Identificar as necessidades e preocupações 
do paciente/família o mais especificamente 
possível(14,15).  

[...] Eu explico e a família coloca quais são seus 
anseios e suas preocupações, pois como eles não 
sabem como é o processo de morrer ficam com 
medo se vai sangrar, se vai ter convulsão, se vai 
ficar com falta de ar, se vai ter dor, pois eles têm 
medo daquilo que eles não sabem que vai 
acontecer. A partir do momento que conseguimos 
explicar, além de garantir um suporte mínimo 
“olha, durante o dia a equipe virá aqui todos os 
dias”. (P1, entrevista) 

Durante sua intervenção de comunicação, o 
profissional sana as dúvidas e receios dos 

familiares/cuidadores sobre a fase de agonia que 
antecede a morte que, para o leigo, pode ser 
traumatizante se não estiver preparado, 
considerando os sintomas citados. Ao tentar 
tranquilizá-los, reforça a presença da ECPOD no 
domicílio, ou seja, a família e o doente não 
estarão sozinhos. 

3. Fazer a interação com o paciente, 
mantendo o contato visual e tocar se não for 
desconfortável para o paciente. Escutar 
ativamente, seguir o ritmo do paciente, sua 
linguagem verbal e não-verbal, dar sinal de 
entendimento do que foi dito(14,15). 

[...] pego na mão, sabe toquei. [...] tento me 
aproximar dele e não distanciar, me aproximo e 
“oh se precisar chorar aqui estou eu”. (P4, 
entrevista) 

O informante oportuniza ao paciente que se 
prepare gradativamente para sua morte, pois a 
proximidade da morte de uma pessoa é um 
momento propício para resolver pendências, 
descobrir o sentido da vida e rever valores(16), 
mesmo que inicialmente gere sofrimento. 

4. Antecipar a informação negativa, 
procurando que o paciente/família possa 
processá-la(14,15). 

Eu sentei na sala com a esposa dele, chamei os 
filhos e comecei a falar: “olha, acho que vocês 
têm que pensar na possibilidade do óbito, o que é 
que vocês esperam, quais as expectativas de vocês 
em relação a isso? (P3, entrevista) 
A verdade permeia a comunicação dos 

depoentes e pacientes e familiares. Contrapõe a 
cultura vigente nos serviços de saúde em que 
impera, na maioria das vezes, a omissão ou a 
falsa esperança. 

5. Dar a informação ao paciente baseada em 
sua capacidade para compreender e assimilar 
esse momento e logo confirmar se a 
compreensão é correta(14,15).  

Quando o paciente traz uma demanda: "nossa! 
essa noite eu quase morri, "[...] em tom de 
brincadeira pergunto: “Porque o senhor está com 
medo de morrer? [...] O senhor pensa que vai pra 
onde? Será que o Lá de Cima chamou? Será que é 
a hora? (P2, entrevista) 

6. Falar honestamente com o paciente 
permite-lhe que ele possa preparar-se, planejar-
se, reajustando esperança e objetivos(14,15).   

Se nós formos pensar na definição de CP, em que 
temos que aliviar o sintoma globalmente, tanto do 



36 Rodrigues IG, Zago MMF 

Cienc Cuid Saude 2012; 11(suplem.):031-038 

paciente quanto da família, se não falarmos a 
verdade, não temos com que trabalhar. (P1, 
entrevista) 

A partir das estratégias utilizadas pelos 
depoentes, apreendemos que a comunicação 
permeia todas as ações em CP e trabalhar com a 
verdade é essencial para a interação entre 
profissionais, pacientes e familiares. 

Interessante observar que em nossa sociedade 
é natural o médico conversar e explicar a 
proximidade da morte para os familiares, e os 
demais profissionais ficam à margem, 
observando ou evitando a aproximação. 
Contudo, os sujeitos desse estudo conversam 
com os familiares como parte do cuidado a ser 
realizado pela ECPOD, com o objetivo de 
prepará-los para a morte do ente querido. 

A empatia faz com que as depoentes 
confrontem a cultura do não falar abertamente 
acerca da espiritualidade e da morte. 
Apreendemos que dessa forma, aproximam-se 
da intimidade da pessoa e o outro se sente 
acolhido para expressar seus sentimentos. Uma 
das depoentes explicita suas ações durante a 
interação com o doente na fase final da vida, 
enfatizando a escuta, o toque e a compaixão: 

Eu desenvolvi muito a compaixão aqui na 
Internação, porque estão falando da morte 
comigo, eu me sensibilizo. Quando eu vejo chorar 
junto, eu choro mesmo, eu toco no paciente em 
primeiro lugar, ele sabe, ele está pedindo socorro 
[...] (P4, entrevista) 

Embora formalmente preparada para cuidar 
das necessidades físicas do paciente, a 
informante revela o quanto desenvolveu o 
cuidado holístico na sua prática. Sua história de 
vida, suas experiências, valores e crença podem 
ter contribuído para desenvolver essa 
sensibilidade e compaixão ao sofrimento do 
outro. Interessante observar que por meio do 
toque, ela se aproxima daquele que sofre e talvez 
o contato físico abra a “porta invisível, mas real” 
da interação, ou seja, o outro se sente acolhido. 
Porém, ela partilha algo visível e que os 
aproxima: as lágrimas. 

Esses sentimentos e reações são semelhantes 
às observadas em um estudo(13), nas quais suas 
informantes expressavam suas emoções por 
meio do toque no doente e percebiam que era 
recíproca a troca de emoções, ultrapassando o 
efeito meramente físico. Ademais, as 

enfermeiras do estudo também demonstravam 
compaixão por seus pacientes.  

Finalmente, para alguns depoentes a morte é 
além de um grande desafio, também uma 
situação de aprendizado, conforme as narrativas: 

A morte na verdade faz parte, você tem que vê-la 
como amiga (risos), como companheira, você 
começa a ter uma tranqüilidade pessoal [...] é [...] 
espiritual mesmo em relação à morte [...] (P3, 
entrevista) 

Eu aprendi muito com a morte dos pacientes, 
sabe. A gente aprende a ver diferente realmente 
porque, quando você está de fora, você nem pensa 
na morte. Eu tenho aprendido a lidar de maneira 
mais coerente, sem estresse, sem desespero, 
sabendo que realmente é o inevitável. (P8, 
entrevista) 

Se estivermos abertos ao outro, àquele que 
está próximo da morte, podemos aprender muito, 
pois, que o cuidado é fundamental e vai além da 
morte. Alguns autores(17) reiteram que a pessoa 
na fase final da doença marca os profissionais 
que a acompanharam, por meio do cuidado, da 
sua situação de terminalidade. Realmente, pois a 
pessoa que está morrendo nos ensina com sua 
vida-morte e esse momento não permite 
falsidades ou observações supérfluas. Ao 
contrário, é o momento mais delicado, no qual se 
impõe o limite da eternidade e de tudo que é 
terreno. Por isso, se o moribundo estiver com 
pessoas que o compreende, ele poderá 
simultaneamente deixar lições para os que ficam 
e se despedir mais suavemente.  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A partir da experiência com os depoentes 
apreendemos que para a equipe, atrás do corpo 
que morre há sempre “o outro”.  

O lidar com a morte, para a equipe, implicou 
em confrontar com a morte do outro, do paciente 
com doença avançada, sob seus cuidados, mas, 
sobretudo com a própria finitude e a de seus 
entes queridos, possibilitando que refletissem 
sobre essas possibilidades. As diferentes 
concepções sobre a morte relacionaram-se com 
as crenças religiosas, com os valores e 
experiências prévias do morrer, o que favoreceu 
a abordagem com pacientes e seus familiares, 
preparando-os para o momento final. O processo 
de viver a morte foi também uma situação de 



Morte: desafio para a equipe de cuidados paliativos  37   

Cienc Cuid Saude 2012; 11(suplem.):031-038 

aprendizado. Embora sofram a perda do outro, 
adquirirem autoconhecimento, tornando-se mais 
sensíveis, desenvolvendo mais compaixão pelo 
sofrimento do outro e a preparando-se para sua 
própria morte. A espiritualidade foi uma 
estratégia de enfrentamento utilizada, apreendida 
e valorizada no contexto social e profissional dos 
depoentes, que os fortalece no convívio com a 
terminalidade, fornecendo sentido para a vida e a 
morte, como ser humano e profissional. 

Ao constatarem a morte do outro, voltaram-se 
para si e para os seus. A partir dessa realidade 

houve a necessidade de reconstruir os 
paradigmas até então vigente: cuidar para curar e 
a comunicação sobre a morte é de competência 
exclusiva do médico. Essa reconstrução 
implicou que os informantes se imbuíssem de 
compaixão, alteridade, empatia e adquirissem 
habilidade de comunicação, pois a transição da 
vida para a morte vai além da habilidade técnica, 
requerendo sensibilidade e doação do tempo, da 
disponibilidade e da intencionalidade em cuidar. 

DEATH AND DYING: THE GREATEST CHALLENGE OF A PALLIA TIVE CARE TEAM 

ABSTRACT 
This study aims to interpret the meanings of death and dying for professionals of a Cancer Palliative Care Home 
Team by means of an ethnographic analysis. It was used a theoretical-methodological referential from 
interpretative anthropology and ethnographic case study. The informants were eight members of an 
interdisciplinary palliative care team of a public service of Home Confinement, from a southern Brazil town. Data 
were collected from June to December 2008, by means of semi-structured interviews and observations. While 
interpreting the words of professionals we understood that home palliative care enable death recognition, in which 
there may be room for patients, families and professionals’ expression of feelings. This context is a challenge that 
requires a continuous overhaul of beliefs and symbols about death, as not escaping from the theme, not being 
afraid of other’s death, not being afraid of their own moments of struggle, rupture and crisis. In the process of 
living the other’s death, professionals make discoveries, suffer, have losses, acquire self-knowledge, but also 
retain the possibility of reconciliation of life with death. 
Keywords: Palliative Care. Death. Cultural Anthropology. Interdisciplinary Health Team. 

LA MUERTE Y EL MORIR: MAYOR DESAFÍO DE UN EQUIPO DE  CUIDADOS 
PALIATIVOS 
RESUMEN 
El objetivo de este estudio es interpretar los significados de la muerte y del morir para un Equipo de Cuidados 
Paliativos Oncológicos Domiciliario atribuidos por los profesionales, por medio del análisis etnográfico. Se tomó 
como referencial teórico y metodológico la antropología interpretativa y el estudio etnográfico. Los informantes 
fueron ocho profesionales miembros de un equipo interdisciplinario de Cuidados Paliativos, vinculado a un 
servicio público de Internación Domiciliaria, de una ciudad del Sur de Brasil. Los datos fueron reunidos entre de 
junio y diciembre de 2008, por medio de entrevistas semiestructuradas y observaciones participantes. Al 
interpretar los discursos de los profesionales comprendemos que los cuidados paliativos domiciliarios hacen 
posible el reconocimiento de la muerte, porque puede haber espacio para que los pacientes, familiares y 
profesionales expresen los sentimientos. Ese contexto constituye un desafío que impone una reformulación 
continua de las creencias y símbolos sobre la muerte, como no huir al tema, no tener miedo a la muerte del otro, 
no tener miedo a los propios momentos de lucha, de ruptura y de crisis. En el proceso de vivir la muerte del otro, 
los profesionales realizan descubrimientos, sufren, tienen pérdidas, adquieren autoconocimiento, pero mantienen 
la posibilidad de la reconciliación de la vida con la muerte. 

Palabras clave:  Cuidados Paliativos. Muerte.  Antropología Cultural. Grupo de Atención al Paciente.  

REFERÊNCIAS 

1. Elias N. A solidão dos moribundos. Rio de Janeiro: J. 
Zahar; 2001.  

2. Rodrigues IG, Zago MMF, Caliri MH.  Uma análise de 
cuidados paliativos no Brasil. O Mundo da Saúde. 2005 
abr-jun;  29 (2):147-54. 

3. Sales CA. Cuidado paliativo e o profissional enfermeiro. 
Ciênc Cuid  Saúde [online] 2011 [citado 2011 maio 30]; 9 
(3). Disponível em: 

<http://periodicos.uem.br/ojs/index.php/CiencCuidSaude/ar
ticle/view/12573/6659.  

4. World Health Organization. Definition of palliative care; 
2002 [cited 2011 Apr 8].  Available from: 
http://www.who.int/cancer/palliative/en. 

5. Geertz C. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: 
Livros Técnicos e Científicos; 1989. 

6. Stake RE. Case Studies.  In: Denzin NK, Lincoln YS.  
Strategies of qualitative inquiry.  2ª ed.  Thousand Oaks; 
2003. 



38 Rodrigues IG, Zago MMF 

Cienc Cuid Saude 2012; 11(suplem.):031-038 

7. Loureiro AML. A batuta da morte a orquestrar a vida.  
Interface. 2008 out-dez; (12): 853-62. 

8. Menezes RA. Em busca da boa morte: antropologia dos 
cuidados paliativos. Rio de Janeiro: Garamond: Fio Cruz; 
2004. 

9. Walsh F, Mcgoldrick M. Morte nas famílias: 
sobrevivendo às perdas. Porto Alegre: ArtMed; 1998. 

10. Costa JC, Lima RAG. Luto da equipe: revelações dos 
profissionais de enfermagem sobre o cuidado à 
criança/adolescente no processo de morte e morrer. Rev 
Latino-am Enferm. 2005 mar-abr; (13): 15-7. 

11. Franco MHP. Psicologia. In: Oliveira RA. Cuidado 
Paliativo. São Paulo: Conselho Regional de Medicina do 
Estado de São Paulo; 2008. p.74-6. 

2. Elias ACA, Giglio JS, Pimenta CAM. Análise da 
natureza da dor espiritual apresentada por pacientes 
terminais e o processo de re-significação através da 
intervenção relaxamento, imagens mentais e espiritualidade 

(RIME). Rev Lat Am Enferm. 2008 nov-dez; 16(6): 959-
65. 

23. Bouchal SR. Moral meanings of caring for the dying.  
In: Johnston NE, Scholler-Jaquish A. Meaning in suffering: 
caring practices in the health professions.  Wisconsin: The 
University of  Wisconsin Press; 2007. p. 232-75. 

14. Baile WF, Buckman R, Lenzi R, Glober G, Beale EA, 
Kudelka AP. SPIKES – A six-step protocol for delivering 
bad news: application to the patient with cancer.  Oncol.  
2000; (5): 302-11. 

15. Faulkner A. ABC of palliative care: communication 
with patients, families, and other professionals.  BMJ. 1998 
jan; 130-32. 

16. Kóvacs MJ. Espiritualidade e psicologia – cuidados 
compartilhados. O Mundo da Saúde. 2007 abr-jun; 31 
(2):246-55.  

17. Quintana AM, Kegler P, Santos MS, Lima LD.  
Sentimentos e percepções da equipe de saúde frente ao 
paciente terminal. Paidéia. 2006;(16): 415-25. 

Endereço para correspondência: Inês Gimenes Rodrigues. Av. Paul Harris, nº 1565, Jardim São Conrado, CEP: 86039-
280, Londrina, Paraná.  

 


