
Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 
 

ETNIA, REGIÃO E NAÇÃO NA ARGENTINA DO 
ENTREGUERRAS: UM ESTUDO DAS MÚSICAS E 

IMAGEM DE CARLOS GARDEL* 

Alessander Mario Kerber ** 

Resumo. Carlos Gardel foi, no rádio, no cinema e na indústria fonográfica, o 
artista de maior sucesso na Argentina do Entreguerras. Nesse contexto de 
negociações, reformulações e exaltação da identidade nacional argentina, ele atuou 
como mediador, apresentando representações acerca dessa nação consumidas em 
massa. Neste artigo, utilizando como fontes as canções gravadas e os filmes que 
contaram com a participação desse artista, proponho-me analisar como foram 
representadas as identidades étnicas e regionais da argentina e qual a relação 
estabelecidas entre essas representações e as nacionais. 
Palavras-chave: Carlos Gardel; Identidade étnica; Identidade regional; 

Identidade nacional. 

ETHNICITY, REGION AND NATION IN INTERWAR 
ARGENTINA: A STUDY OF THE SONGS AND IMAGE OF 

CARLOS GARDEL 

Abstract. Carlos Gardel was, in radio, cinema and the recording industry, the 
most successful artist in interwar Argentina. He acted as mediator in this context 
of negotiations, reformulations and exaltation of Argentine national identity, 
presenting representations of that nation that were consumed en masse. In this 
article, I propose an analysis, using as sources the songs recorded and the movies 
starred by this artist, of how Argentina’s ethnic and regional identities were 
represented, as well as the relationship between these representations and national 
ones. 
Keywords: Carlos Gardel; Ethnic identity; Regional identity; National identity. 

                                                           
*  Artigo recebido em 11 de maio de 2010 e aprovado em 02 de setembro de 2010. 
**  Doutor em História pela UFRGS. Professor do Programa de Pós-Graduação em 

História da UFRGS.  



606  Kerber 
 

Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

ETNIA, REGIÓN Y NACIÓN EN LA ARGENTINA DE 
ENTREGUERRAS: UN ESTUDIO DE LAS MÚSICAS E 

IMÁGENES DE CARLOS GARDEL 

Resumen. Carlos Gardel fue el artista de más éxito de radio, cine e industria 
fonográfica de la Argentina de entreguerras. En un contexto de negociaciones, 
reformulaciones y exaltación de la identidad nacional argentina, el cantante actuó 
como mediador, al ofrecer representaciones sobre esa nación de consumo masivo. 
En este artículo, al utilizar como fuentes las canciones grabadas y las películas que 
contaron con la participación de Gardel, propongo analizar cómo fueron 
representadas las identidades étnicas y regionales de Argentina, y cuáles fueron las 
relaciones establecidas entre esas representaciones y las nacionales. 
Palabras Clave:  Carlos Gardel; Identidad étnica; Identidad regional; Identidad 

nacional. 

INTRODUÇÃO 

No presente artigo, utilizando como fontes as músicas e filmes 
gravados por Carlos Gardel, proponho-me analisar as relações 
estabelecidas entre as representações da nação argentina e as de 
identidades étnicas e regionais daquele país. Houve, na Argentina, 
especialmente entre os anos 1910 e 1930, um grande processo de 
renegociação e redefinição das representações da identidade nacional. 
Nesse contexto, surgiram os primeiros artistas que se tornaram ídolos 
nacionais, tendo suas músicas difundidas em várias regiões e entre 
diversos grupos étnicos, especialmente através dos novos meios de 
comunicação que se massificavam nessa época: o rádio, o cinema e a 
indústria fonográfica. Alguns destes artistas, justamente por circularem 
entre meios culturais distintos, participaram como mediadores do 
processo da construção de uma nova síntese identitária nacional. 

O caso de Carlos Gardel pode ser considerado via privilegiada 
para a análise das relações estabelecidas, nesse contexto, entre identidades 
étnicas regionais e a nacional argentina. Gardel foi o cantor popular de 
maior sucesso da Argentina dessa época, além de se manter até os dias 
atuais como figura representativa da identidade nacional argentina. Além 
disso, seu sucesso não se restringiu às fronteiras argentinas, mas teve, 
também, um grande sucesso internacional, construindo um imaginário 
internacional acerca desse país.  



Etnia, região e nação na Argentina do entreguerras… 607 
 

 Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

Gardel teve o início de seu sucesso com a canção “Mi noche 
triste”, tango de Samuel Castriota e Pascual Contursi, gravado em 1917. 
Essa canção, além do grande sucesso, teve tanta importância que é 
considerada como um marco de uma nova fase na história do tango. Em 
toda a sua carreira, gravou 930 canções, as quais são as fontes principais 
deste trabalho. Como fontes secundárias, analiso também os filmes que 
contaram com a participação dele1. 

REPRESENTAÇÕES E IDENTIDADES NACIONAIS 

Para este estudo, baseei-me, especialmente, nas discussões sobre 
representações e identidades nacionais, partindo especialmente das 
considerações de Chartier (1990; 2002), segundo as quais, na 
compreensão do real, há um processo de significação e associação com 
símbolos já existentes no imaginário daquele grupo. Uma realidade, 
assim, nunca é apreendida de forma pura, sempre é apropriada e 
simbolizada pelos grupos que dela se aproximam, e é nesta atribuição de 
sentido que percebemos que as representações não são “ingênuas”. 
Apesar de se proporem a uma aproximação com a realidade, sempre são 
influenciadas pelos interesses de grupo que as produzem.  

Uma identidade se expressa, justamente, através de 
representações que definem a ideia e o sentimento de pertencer a um 
grupo. Assim, ela é, ao mesmo tempo, sentimento e ideia, é sentida e 
pensada enquanto formulação de uma imagem de si mesmo, ou seja, 
como autorrepresentação. Essa consciência de si através de 
representações impõe limites às práticas sociais dos indivíduos. Esses 
limites se dão em torno das fronteiras entre um grupo e outro. Uma 
identidade se forma, assim, além da percepção das representações 

                                                           
1  Gardel atuou, em 1930, em dez curtas nos quais sempre canta um número de seu 

repertório: “Añoranzas”; “Cancero”; “Enfundá la mandolina”; “Mano a mano”; “El 
carretero”; “Padrino pelado”; “Rosa de otoño”; “Tengo miedo”; “Viejo smoking”; 
“Yira, Yira”. Também atuou em “Luces de Buenos Aires” (1931), dirigido por 
Adelqui Millar (Paramount). “Esperame” (1932), dirigido por Luis Gasnier 
(Paramount); “La casa es seria” (1932), dirigido por Jaquelux (Paramount); “Melodía 
de arrabal” (1933), dirigido por Luis Gasnier (Paramount); “Cuesta Abajo” (1934), 
direção de Luis Gasnier (Paramount); “El tango en Broadway” (1934), dirigido por 
Luis Gasnier (Paramount); “The big broadcast of 1935” (1935), dirigido por Norman 
Taurog e Theodore Reed (Paramount). “En día que me quieras” (1935), dirigido por 
John Reinhardt (Paramount); “Tango Bar” (1935), dirigido por John Reinhardt 
(Paramount). 



608  Kerber 
 

Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

comuns, entre o grupo, através da percepção da diferença em relação ao 
outro grupo, ou seja, em uma relação de alteridade.  

Ao analisar a construção de identidades, Chartier aponta as 
perspectivas que a história cultural trouxe a esta questão, diferenciadas de 
duas visões existentes anteriormente: uma que as via como resultado de 
imposições de representações e resistências contra estas e uma que as via 
como exibição de uma unidade construída a partir de um grupo. O autor 
afirma que 

Trabalhando sobre as lutas de representações, cujo objetivo é a 
ordenação da própria estrutura social, a história cultural afasta-
se sem dúvida de uma dependência demasiado estrita em 
relação a uma história social fadada apenas ao estudo das lutas 
econômicas, mas também faz retorno útil sobre o social, já que 
dedica atenção às estratégias simbólicas que determinam 
posições e relações e que constroem, para cada classe, grupo ou 
meio, um ‘ser-percebido’ constitutivo de sua identidade” 
(CHARTIER, 2002, p. 73). 

Uma identidade nacional se forma através de um sentimento e 
ideia de pertencimento a uma nação. Anderson define que a nação não 
existe em outra instância senão no imaginário de uma comunidade; ela é: 

uma comunidade política imaginada – e imaginada como 
implicitamente limitada e soberana. Ela é imaginada porque nem 
mesmo os membros das menores nações jamais conhecerão a 
maioria dos seus compatriotas, nem os encontrarão, nem 
sequer ouvirão falar deles, embora na mente de cada um esteja 
viva a imagem de sua comunhão [...] é imaginada como limitada, 
porque até mesmo a maior delas, que abarca talvez um bilhão 
de seres humanos, possui fronteiras finitas, ainda que elásticas, 
para além das quais encontram-se as outras nações. Nenhuma 
nação se imagina coextensiva com a humanidade. [...] É 
imaginada como soberana, porque o conceito nasceu numa 
época em que o Iluminismo e a Revolução estavam destruindo 
a legitimidade do reino dinástico hierárquico divinamente 
instituído. [...] é imaginada como comunidade porque, sem 
considerar a desigualdade e exploração que atualmente 
prevalecem em todas elas, a nação é sempre concebida como 
um companheirismo profundo e horizontal. Em última análise, 
essa fraternidade é que torna possível, no correr dos últimos 
dois séculos, que tantos milhões de pessoas, não só se matem, 
mas morram voluntariamente por imaginações tão limitadas 
(ANDERSON, 1989, p. 14-16). 



Etnia, região e nação na Argentina do entreguerras… 609 
 

 Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

Esta comunidade imaginada se identifica a partir de uma série de 
representações, sendo adequado o uso desse conceito como proposto por 
Chartier, para analisar as identidades nacionais. Segundo Thiesse 
(2001/2002, p. 8-9), que em seu estudo focaliza o século XIX, existe uma 
check list, um código de símbolos internacionais que define o que todas as 
nações devem ter: uma história estabelecendo a continuidade da nação; 
uma série de heróis modelos dos valores nacionais; uma língua; 
monumentos culturais; um folclore; lugares memoráveis e uma paisagem 
típica; uma mentalidade particular; identificações pitorescas – costumes, 
especialidades culinárias ou animal emblemático. Estes símbolos não são 
apenas uma superficial lista de adornos, mas são essenciais para a 
autorrepresentação das pessoas que se identificam com a nação. 

No contexto desse estudo existem outras formas mais eficientes 
de difusão de representações do que as do século XIX, enfocadas por 
Thiesse. Refiro-me especialmente aos meios de comunicação de massa. 
Como afirma Backzo, 

os meios de comunicação de massa garantem a um único 
emissor a possibilidade de atingir simultaneamente uma 
audiência enorme, numa escala até então desconhecida. Por 
outro lado, os novos circuitos e meios técnicos amplificam 
extraordinariamente as funções performativas dos discursos 
difundidos e, nomeadamente, dos imaginário sociais que eles 
veiculam. Tal facto não se deve apenas à natureza audiovisual 
das novas técnicas, mas também, e sobretudo, à formação 
daquilo a que se dá o nome, à falta de melhor, de “cultura de 
massa”. Tecem-se ao nível desta última relações extremamente 
complexas entre informação e imaginação (1985, p. 313). 

Os meios de comunicação têm uma grande importância no 
sentido de tornar as representações sobre a nação não mais restritas a um 
público letrado, mas difundidas massivamente. As lutas de representações 
em torno da construção da identidade nacional argentina tiveram os 
meios de comunicação de massa como espaço privilegiado. A trajetória de 
Gardel ocorre conjuntamente com a emergência desses meios na 
Argentina. Naquele país a indústria de equipamentos radiofônicos 
desenvolveu-se mais velozmente que a brasileira. No final da década de 
20 havia no Brasil 19 emissoras em funcionamento, enquanto que na 
Argentina, um país com um número bem menor de habitantes e com uma 
extensão territorial inferior à brasileira, 36 emissoras já estavam 
instaladas. E não era só no número que se estabelecia a diferença: esta 
ocorria também na publicidade, na tecnologia e no conteúdo. Enquanto 



610  Kerber 
 

Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

no Brasil a programação de cunho educativo e cultural permaneceu por 
mais tempo, sendo as emissoras constituídas como radioclubes ou 
radiossociedades, na Argentina a influência da publicidade começou bem 
mais cedo, sendo que em 1922 surgia a primeira emissora comercial, a 
“LOX Rádio Cultura”, de Buenos Aires (HAUSSEN, 1997, p. 25). 

O rádio, o cinema e, em menor escala, a indústria fonográfica, 
foram meios de comunicação que tiveram crescente impacto na Argentina 
do contexto em estudo, mediando relações entre representações da nação 
e de diversas identidades étnicas e regionais existentes nesse país. 

IDENTIDADES ÉTNICAS NA ARGENTINA 

Diferentemente de uma posição mais antiga, que afirmava que as 
etnias se definiam através do isolamento geográfico, entendo as 
identidades étnicas como uma construção constante que se relaciona com 
as necessidades contemporâneas de cada grupo, e não como algo dado 
naturalmente, adotando, dessa forma, a ideia de Barth, que afirma que  

as distinções étnicas não dependem de uma ausência de 
interação social e aceitação, mas são, muito ao contrário, 
frequentemente as próprias fundações sobre as quais são 
levantados os sistemas sociais englobantes. A interação em um 
sistema social como este não leva a seu desaparecimento por 
mudança e aculturação; as diferenças culturais podem 
permanecer apesar do contato interétnico e da 
interdependência dos grupos (1998, p. 188). 

As identidades nacionais, ao serem construídas, tiveram de ser 
relacionadas a outras identidades já existentes anteriormente. Entre a 
população argentina havia identidades étnicas com as quais a identidade 
nacional precisaria dialogar no sentido de construir uma representação 
homogênea da população.  

Ao analisar a formação étnica argentina e suas consequências 
sobre o tango, Martinez, Etchegaray e Molinari identificam dois grandes 
processos de choque cultural. O primeiro seria o transcorrido durante o 
período colonial no violento encontro entre os espanhóis e as populações 
nativas americanas. Essa violência, que se expressava de diversas formas, 
desde a imposição de formas de trabalho, passando por estupros, até o 
assassinato, esteve presente de forma marcante quando da formação e 
emergência da cidade de Buenos Aires, já no século XVI, como ponto 
privilegiado de comércio que fazia escoar imensas riquezas em prata de 



Etnia, região e nação na Argentina do entreguerras… 611 
 

 Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

Potosi para a Europa. Tais autores assinalam que, desde o início, Buenos 
Aires teve formação mestiça e a própria mestiçagem foi responsável pela 
criação do “gaucho”, que, posteriormente, a partir de “Martin Fierro”, 
tornou-se símbolo nacional argentino. O segundo grande choque ocorreu 
quando do intenso processo de imigração europeia entre o final do século 
XIX e início do XX (MARTINEZ; ETCHEGARAY; MOLINARI 2000, 
p. 150). 

Este segundo grande choque teve, na cidade de Buenos Aires, 
espaço privilegiado, especialmente, nas “orillas”. Como afirmam 
Martinez, Etchegaray e Molinari, nestas “orillas”, dois foram os locais 
privilegiados: os “conventillos” e os “prostíbulos”: 

 
Esta caótica “invasión” de “gringos” comienza a poblar las 
ciudades que no estaban preparadas para recibir esta marea 
humana. Aparece entonces el conventillo como “solución” y se 
adecuan viejas casas del casco histórico, abandonadas por la 
epidemia de fiebre amarilla de 1871 y se construyen otras 
viviendas al efecto. En estas pocilgas conviven los recién 
llegados, italianos, españoles, franceses, polacos, rusos, con los 
gauchos expulsados por el alambrado y el nuevo orden 
económico y los pocos negros sobrevivientes de tantas 
penurias. 
Es entonces, que en los conventillos, en las orillas de la ciudad 
se produce el otro encuentro de culturas. Mientras que el 
primero fue entre los conquistadores españoles y los indígenas, 
este segundo encuentro se da también entre europeos y nativos, 
pelo ahora ambos pertenecientes a la misma escala social. Los 
marginados de afuera se encuentran con los marginados de 
adentro, el conventillo será el lugar emblemático de este 
encuentro. […] el prostíbulo como el otro lugar de encuentro 
que, junto al conventillo, van a definir una nieva cultura urbana 
de la cual el tango es el principal emergente (MARTINEZ; 
ETCHEGARAY; MOLINARI, 2000, p. 162-163). 
 

Frise-se que tanto o tango quanto o próprio Gardel (que aborda 
esses espaços em uma grande parte das letras de suas músicas) têm sua 
origem exatamente ligada a esses espaços. Na Argentina, esses imigrantes 
de diversas etnias construíram, em geral, identidades associadas à 
exclusão, no decorrer do século XIX. Eram, em sua maioria, pessoas sem 
instrução profissional, fator que influenciava em sua colocação em 
estratos inferiores na ordem econômica. Daí que, conforme Carretero, 



612  Kerber 
 

Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

Con la consecuencia de la peste de 1871, la mayoría de la 
población de San Telmo y Monserrat [barios periféricos de 
Buenos Aires] y parte de otros barrios afectados, los abandono, 
quedando muchas casas vacías. Los pudientes se transladaran al 
norte. Todas esas casas se invirtieron en lugares preferidos para 
vivir los italianos (tanos), vascos (tarugos), árabes (turcos), 
españoles (gallegos) y las otras nacionalidades, por la baratura 
de los alquileres (1999, p. 36).  

Ao analisar alguns dos principais teóricos que pensaram sobre a 
identidade nacional argentina no século XIX, Devoto afirma que o 
processo imigratório ocorrido nesse país não foi apenas causa de 
transformações na identidade nacional, mas também consequência de um 
desejo de parte da intelectualidade que pensava soluções para o “atraso”. 
Nesse sentido, Devoto parte da obra de Juan Bautista Alberdi, Sarmiento e 
Bartolomé Mitre, que pensaram a imigração, o primeiro, como tendo um 
papel muito mais amplo do que apenas fornecer mão-de-obra, mas com o 
papel de substituir uma população arcaica por uma nova, proveniente da 
Europa mais desenvolvida (do Norte); o segundo, pensando a imigração 
como sendo a responsável pela vitória da cidade sobre o campo; o terceiro, 
pensando um futuro de grandeza caso houvesse a integração dos novos 
imigrantes ao curso de evolução de uma identidade histórico-cultural 
preexistente (CARRETERO, 1999,  p. 35-36). 

Não obstante, a nação argentina, bem como qualquer outra, não 
poderia igualar a identidade à alteridade, definindo-se através do 
elemento estrangeiro europeu. Essa estratégia funciona para definir a 
alteridade em relação a outros países da América Latina; porém a 
Argentina também precisava marcar sua diferença em relação às 
identidades nacionais europeias e, nesse sentido, era necessário 
argentinizar esses imigrantes. Argentinizar significava tornar esses 
europeus argentinos, o que implicava fazer com que eles compartilhassem 
de uma identidade nacional. Obviamente, esta cultura argentina teria que 
ser buscada em algo anterior à imigração. Mas, o que poderia sintetizá-la? 

Conforme Prieto (1988), na época da Primeira Guerra, os 
nacionalistas argentinos já haviam encontrado no homem “gaucho” um 
símbolo que representasse a herança cultural da nação sob a "ameaça" da 
imigração. Tal qual no caso brasileiro, boa parte dos intelectuais 
argentinos do final do século XIX imaginava que a chegada de imigrantes 
brancos europeus melhoraria a raça e o trabalho da população “criolla”. 
Archetti (2003) afirma que o discurso nacionalista reviveu os temas 
"bárbaros" que tinham sido condenados a desaparecer por meio da 



Etnia, região e nação na Argentina do entreguerras… 613 
 

 Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

imigração, da hibridação e da modernização. Essa reinvenção da tradição 
se tornou possível devido ao lugar privilegiado que a literatura gauchesca 
ocupava no consumo literário popular urbano e rural desde os anos 1880. 
Assim, a história do “gaucho” que lutava contra a injustiça do Estado a 
fim de manter sua liberdade foi transformada em modelo para uma 
“literatura nacional”. A imagem do “gaucho” foi um elemento 
fundamental na construção da identidade nacional argentina. O sucesso 
de Martin Fierro e do circo “criollo” a partir do final do século XIX são 
provas disso.  

Ao analisar a origem do tango, Martinez, Etchegaray e Molinari 
identificaram sua formação através de um processo de miscigenação. A 
música popular existente na Argentina na primeira metade do século XIX 
foi “protagonizada” pelos negros em seus bailes e difundida entre outros 
meios étnicos. Assim, a herança africana teria sido uma das bases de 
origem do tango mesmo quando da saída da maioria dos negros da região 
durante o século XIX. De outro lado, nos salões do centro da cidade 
dançavam-se música europeias, como valsa, polca, minueto e gavota. Nas 
primeiras décadas do século XX, especialmente a partir de seu sucesso 
internacional, este estilo musical mestiço tornou-se mais aceito pelas 
elites argentinas e representação nacional. 

CARLOS GARDEL: ENTRE AS IDENTIDADES ÉTNICAS E A NACIONAL. 

Ao comparar a identidade nacional brasileira com a argentina, 
Rojo (1996) sintetiza-as na imagem do mestiço e do estrangeiro. O Brasil 
teria construído sua identidade nacional através da ideia de mestiçagem, 
enquanto a Argentina teria construído a sua através da ideia de ser 
composta por brancos vindos da Europa, ou seja, uma nação de 
estrangeiros. Analisando essa imagem, Rojo recorre a uma ironia de 
Carlos Fuentes, que dizia que os mexicanos descendem dos astecas, os 
guatemaltecos descendem dos maias, os peruanos descendem dos incas e 
os argentinos descendem dos barcos. Também recorre à ideia de Jorge 
Luis Borges, que disse que os argentinos são uns italianos que falam 
espanhol, tomam-se por ingleses e sonham com a França. Como afirma 
Rojo: “Los argentinos (y los uruguayos, esos rioplatenses de la orilla de 
frente) se identificaron, pues, con extranjero y como extranjeros fueran 
considerados por sus vecinos” (1996, p. 123). 

Isso me parece, inicialmente, uma grande contradição: pensar a 
identidade como alteridade, ou seja, o argentino é o estrangeiro; porém 
essa contradição pode ter uma explicação muito plausível. Na construção 



614  Kerber 
 

Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

de sua identidade, a Argentina pensou sua alteridade mais em relação à 
América Latina do que com outras partes do mundo; e, nesse, sentido, 
em relação à América Latina, a Argentina vem a ser uma nação de 
europeus, a grande nação branca desta parte da América. Não obstante, 
esta definição da Argentina como uma nação branca oculta um processo 
de miscigenação que também ocorreu nesse país.  

Gardel, em sua trajetória artística, utilizou-se da imagem do 
“gaucho”, tanto em sua carreira na Argentina quanto no exterior, bem 
como de diversas outras representações associadas à identidade étnica. 
Dentre os condinomes associados a Gardel – Carlitos, Gardelito, El 
Maestro, El Morocho, El Morocho del Abasto, El Zorzal, El Zorzal 
Criollo, El Bronce que sonrie, El Aficionado, El que canta cada día 
mejor, El Francesito, El Patrón de Buenos Aires, El Hombre, La Voz 
Inolvidable, El Cantor de Buenos Aires –  alguns têm caráter claramente 
étnico.  

A figura do “morocho”, tal qual o moreno no Brasil, pode ser 
vinculada à miscigenação, bem como aos europeus latinos que 
compunham a nação argentina. É uma expressão que poderia, dada a sua 
amplitude e, mesmo, ambiguidade, ser utilizada como representação 
nacional. Por outro lado, o condinome “Francesito”, dado seu local de 
nascimento, define este representante da identidade nacional argentina 
como francês, algo só possível, como mencionado, em um país como a 
Argentina, em que a identidade foi definida através do estrangeiro. Otero, 
ao analisar a imigração francesa para a argentina e sua integração nessa 
sociedade, afirma que 

Os franceses caracterizaram-se por ser um dos grupos de mais 
rápida integração na sociedade receptora [...] Se considerarmos, 
por exemplo, o casamento misto como um dos indicadores 
claros de integração estrutural na sociedade nativa, obteremos a 
imagem de que o processo teria sido rápido e bem sucedido 
(1999, p. 145). 

Neste sentido, Gardel pode ser pensado, além de estrangeiro, 
como pertencente ao grupo de estrangeiros que mais teve facilidade de se 
miscigenar e integrar-se na identidade nacional argentina. 

As letras do tango, muito frequentemente, destacam o sofrimento 
envolvido neste processo de imigração. Varela, em “Tangos que cantó 
Gardel”, afirma: “La inmigración, el desarraigo (y muchos años más tarde 
el exilio y el destierro) son traumas recurrentes del inconsciente colectivo 
de los argentinos” (1998, p. 64). 



Etnia, região e nação na Argentina do entreguerras… 615 
 

 Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

É possível supor que este sofrimento tenha sido elemento 
presente na construção de uma síntese identitária argentina. Conforme 
Aguinis, o sofrimento é algo que “une” os imigrantes, constituindo esse 
companheirismo profundo e horizontal do qual se alimenta a identidade 
nacional. Como afirma, 

Assim, ficaram lado a lado os descendentes do gaúcho e os 
recém-chegados da Europa. Uns desconfiados dos outros. Com 
desdém, piadas ou silencias eles disfarçavam o medo. Os dois 
grupos carregavam frustrações e saudades. O imigrante 
desenraizado e o descendente do gaúcho morto não sabiam que 
a dor os unia (2002, p. 63). 

O sofrimento do imigrante é tema recorrente nas canções 
interpretadas por Gardel, como em “Galeguita”, tango de Alfredo 
Navarrine e Horacio Pettrossi, gravado em 1925: 

 
Galleguita la divina 
La que a la playa argentina 
Llegó una tarde de abril 
Sin más prendas ni tesoros 
Que sus bellos ojos moros 
Y su cuerpito gentil 
Siendo buena eras honrada 
Pero no valió de nada 
Que otras cayeron igual 
Eras linda, galleguita 
Y tras la primera cita 
Fuiste a parar al Pigalle 
 
Sola y en tierras extrañas 
Tu caída fue tan breve 
Que como bola de nieve 
Tu virtud se disipó 
Tu obsesión era la idea 
De juntar mucha platita  
Para tu pobre viejita 
Que allá en la aldea quedo […]  
 

Nessa canção, Gardel remete ao drama da “galeguita”, ou seja, 
representante da imigração espanhola. No sofrimento ligado à condição 
econômica também pode ser encontrado um elemento em comum entre 
imigrantes e as populações que já estavam na Argentina antes da sua 



616  Kerber 
 

Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

chegada, especialmente o “gaucho”. De origem pobre, tendo passado por 
dificuldades materiais e, frequentemente, filho de pai desconhecido 
(como também era Gardel) ou morto, o “gaucho” traz consigo, também, 
essa identificação. No cinema, Gardel utilizou muito esta imagem. No 
filme “El día que me quieras”, de 1935, a imagem adotada pelo artista 
parece misturar elementos da indumentária “gaucha” com outros que 
remetem aos descendentes de imigrantes portenhos. Por exemplo, seu 
lenço colocado no pescoço de forma distinta dos outros “gauchos” que 
aparecem no filme, parece um cachecol, que remete à indumentária 
trazida pelos imigrantes. 

Percebe-se um esforço de Gardel, sendo ele mesmo compositor 
de parte das canções que interpretava, em construir esta identidade com 
segmentos populares, sejam eles da cidade, sejam do interior. Neste 
processo, a questão étnica despontava como significativa. No espaço 
urbano conviviam várias etnias, sendo possível afirmar que tiveram 
participação em uma série de manifestações culturais que passaram a ser 
definidas como representações nacionais, principalmente no tango. 
Existem vários estudos recentes sobre a participação de grupos étnicos 
imigrantes na formação do tango. Por exemplo, em seu estudo sobre a 
influência da imigração italiana sobre o tango, Ostuni afirma que o tango-
canção – que teve como marco inicial, como mencionado, “Mi noche 
triste”, na voz de Gardel – recebeu, em sua gênese, forte influência da 
cultura trazida pelo imigrante italiano:   

 
El tango-canción, es cierto, no tiene las apetencias provocativas 
de la milonga o del tango orillero, pero en cambio atesora la 
certidumbre de una prole transida de seres con sus miserias y 
sus grandezas, con innumerables rostros de dolor y de alegría: 
habitantes de los paisajes del fracaso y sus letras junto con esa 
mezcla milagrosa de sabihondos, suicidas y derrotados en la 
utopía de querer vencer al tiempo. El tango-canción, más allá 
de ser música, danza o versos para el canto, es un modo de 
sentir la vida, de expresar los sueños y de interpretar el drama 
de la existencia humana.  
Mucho han contribuido los inmigrantes italianos y sus 
descendientes a la grandeza universal del tango. Muchas de las 
más bellas melodías reconocen autores de ascendencia 
peninsular (2005, p. 35). 
 

Neste sentido, o autor parece ligar a identidade nacional 
argentina, representada no tango, à etnicidade dos imigrantes italianos. O 



Etnia, região e nação na Argentina do entreguerras… 617 
 

 Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

tango teria sido originado, conforme ele, do amálgama existente em 
Buenos Aires entre a cultura trazida pelo “criollo”, a negra e a trazida 
pelos imigrantes, entre os quais se destacam os italianos.  

Parece possível afirmar que o tango foi um “ponto de encontro” 
entre distintas identidades étnicas. Nas próprias letras das canções que 
interpretava, Gardel remete a essas distintas etnias. É o caso do tango 
“Giuseppe el zapatero”, de Guillermo del Ciancio, gravado em  1º de 
dezembro 1930. 

 
E tique, tuque, taque, se pasa todo el día 
Giuseppe el zapatero, alegre remendón 
masticando el toscano per far la economia 
pues quiere que su hijo estudie de doctor 
 
El hombre en su alegría 
no teme al sacrificio 
así pasa la vida 
contento y bonachón. 
¡Ay!, si estuviera, hijo 
tu madrecita buena 
El recuerdo lo apena 
y rueda un lagrimón 
 
Tarareando La Violeta 
don Giuseppe está contento 
ha dejado la trincheta 
el hijo se recebió 
Con el dinero juntado 
ha puesto chapa en la puerta 
el vestíbulo arreglado 
consultorio con confort 
 
E tique, tuque, taque, don Giuseppe trabaja 
Hace ya una semana el hijo se casó 
la novia tiene estancia y dicen que es muy rica 
el hijo necessita hacerse posición 
 
E tique, tuque, taque... Ha vuelto don Giuseppe 
otra vez todo el día trabaja sin parar 
Y dicen los paisanos, vecinos de su tierra 



618  Kerber 
 

Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

Giuseppe tiene pena y la quiere ocultar 
 

Perceba-se que Giuseppe é um nome típico italiano e Gardel fala, 
nessa canção, de seu quotidiano de trabalho. A figura do descendente de 
italiano é uma das mais referidas nas canções interpretadas por Gardel. 
Isso se justifica, em parte, pela própria dimensão da imigração italiana 
para a Argentina. Conforme Otero, 

A França ocupou, na Argentina do século XIX, o primeiro 
lugar  como modelo cultural e intelectual das classes dirigentes, 
o segundo – atrás da Grã-Bretanha – nos investimentos de 
capital, e o terceiro – depois de italianos e espanhóis – na 
composição quantitativa do fluxo migratório (1999, p. 127). 

Gardel referencia, também, uma série de outras identidades 
étnicas, mesmo as que não foram numericamente significativas, como no 
foxtrot, em “La hija de japonesita” de Ramón Montes, com letra de 
Vicente de la Vega e Enrique Pedro Maroni, gravado em 06 de julho de 
1928, ou em “Caprichosa”, fado de Froilán Aguilar, gravado em 19 de 
setembro de 1930, que remete à etnicidade portuguesa. 

Nessas canções, porém, Gardel não faz a identificação desses 
grupos étnicos como representantes diretos da Argentina; porém, como 
pertencentes a segmentos populares em emergência em sua época, parece 
haver uma indireta representatividade neles. Mesmo não sendo uma 
síntese plenamente acabada, pois, em suas canções, o espaço do “gaucho” 
é definido como separado do espaço do imigrante, essa diversidade de 
representações presente nas canções e na imagem de Gardel apresenta-se 
como uma tentativa de atingir aos diferentes públicos, talvez uma 
tentativa de síntese da diversidade que se apresentava através do tango. 

Também Gardel servia aos padrões estéticos de beleza das elites 
argentinas, além de ter, em sua imagem, o jeito sofisticado delas. 
Assimilava elementos simbólicos associados aos segmentos populares e, 
dentre estes, vários com caráter étnico. Dessa forma, Gardel apresentou 
(e tornou-se) versão possível sobre a identidade nacional da Argentina, 
tendo elementos simbólicos que lhes permitiam a aceitação das elites e de 
diversos segmentos populares. 



Etnia, região e nação na Argentina do entreguerras… 619 
 

 Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

AS REGIÕES ARGENTINAS EM GARDEL 

Na Argentina, até cerca de 1870, toda a parte sul ainda não havia 
sido conquistada para a nação. Isso ocorreu com a expedição de Roca, a 
partir da qual teve que se pensar a integração desta região à nação. 
Conforme Silva: 

encontramos, no século XIX, na Argentina, a experiência da 
fronteira gerando o inverso da tese turneriana [refere-se ao 
trabalho de F. J. Turner sobre a conquista da fronteira na 
história dos Estados Unidos], um mito negativo, na literatura 
acadêmica e na cultura popular. A fronteira foi vista como um 
lugar brutal, onde prevalecia a lei do mais forte e a justiça só 
poderia ser imposta de fora através da ação de representantes 
legais de instituições sediadas em centros urbanos distantes. Os 
intelectuais argentinos, ao invés de considerarem como Turner 
que a fronteira regenerava os costumes carcomidos da velha 
Europa, achavam que a luz só poderia vir de lá e que, portanto, 
não era o declínio da influência europeia que se devia enaltecer, 
mas sim o seu incremento (SILVA, 2003, p. 12).2 

O processo imigratório, desencadeado especialmente a partir do 
final do século XIX, também serviu, conforme Martinez, Etchegaray e 
Molinari, para aprofundar a divisão regional do país, pois se situou 
especialmente nas zonas urbanas (identificando que a política oligárquica 
dificilmente lhes permitiu, diferentemente do caso dos Estados Unidos, 
acesso à terra). São interessantes os apontamentos estatísticos 
apresentados pelos autores: 

hacia los finales del siglo XIX, el área capitalina poseía una 
mayoría de población extranjera (52%), la provincia de Buenos 
Aires un 30%, Santa Fe un 40%, y Entre Ríos, Córdoba y 
Mendoza, alredor del 20%. Mientras que las provincias del 
noroeste apenas si llegaban a un 2 o 3% de extranjeros. Una 
excepción era Jujuy con un alto porcentaje de extranjeros, pero 

                                                           
2 Entre estes intelectuais que construíram uma visão negativa do interior da Argentina, 

um dos mais importantes foi Domingos Faustino Sarmiento (presidente entre 1868 e 
1874). Seu livro clássico – “Facundo: Civilização e Barbárie” – foi escrito em 1845, 
enaltecendo as virtudes da região civilizada – a cidade ou, em suma, Buenos Aires – 
exatamente no momento do governo Rosas e como crítica ferrenha a ele. A imagem 
do “gaucho”, representação do espaço rural argentino que foi muito utilizada por 
Gardel, é extremamente negativa nesta obra. Ele é visto como preguiçoso, servidor 
do poder dos chefes locais e, ainda, como nômade, um entrave para o progresso da 
civilização. 



620  Kerber 
 

Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

no de origen europeo sino boliviano (MARTINEZ; 
ETCHEGARAY; MOLINARI, 2000, p. 161). 

Além do caráter étnico associado à imagem do “gaucho”, 
analisada anteriormente, essa figura também tem associações com 
identidades regionais. O uso dessa figura por Gardel, nesse sentido, 
especialmente quando estava representando a Argentina em uma de suas 
turnês no exterior, estabelecia uma relação entre identidades étnicas 
regionais e a nacional. 

Gardel tinha o projeto de representar a Argentina. No filme 
“Rosas de Otoño”, gravado por Gardel em 1930 e dirigido por Eduardo 
Morera, por exemplo, o cantor tem uma atitude que parece ser um 
“prestar contas”, para seu público, de sua atuação internacional. Ao ser 
cumprimentado e perguntado como está, responde, olhando para a 
câmera, ou seja, para o público: “Como siempre Hermano: dispuesto a 
defender nuestra lengua, nuestros costumbres y nuestras canciones [...]”. 
O indagador da pergunta ainda enfatiza que ele está fazendo o possível 
para que “nossas canções” sejam conhecidas no mundo inteiro.  

Esta atitude de Gardel nos indica que havia, em seu caso, uma 
intencionalidade em mostrar-se para o público como representante 
nacional e, para tanto, misturou sua trajetória pessoal3 e musical, que 
trazia elementos simbólicos dos grupos populares e de elite urbanos de 
Buenos Aires, com a imagem que representava os grupos populares do 
interior da Argentina: o “gaucho”. Em diversas de suas canções, Gardel 
descreve o “gaucho” em seu espaço, na paisagem idealizada do campo 
que compõe o “mito fundador” da identidade nacional argentina, como 
no tango “¿Pa' que más?” de José Ceglie, com letra de Atilio Supparo, 

                                                           
3 Quando perguntado sobre sua real nacionalidade por algum jornalista, Gardel 

respondia: “‘Mi patria es el tango’, solía decir, o ‘Soy ciudadano de la calle 
Corrientes’” (COLLIER, 1988, p. 91). Evidentemente, era uma forma de burlar o 
imaginário social que o associava à Argentina enquanto que, na realidade, não havia 
nascido neste país. Através de exaustivo trabalho com diversas fontes, Collier (1988) 
intitula o primeiro capítulo de seu livro sobre Gardel como “El niño de Toulouse”. 
Gardel nasceu Charles Romuald Gardes, em 1890, na França, filho de Berthe Gardes 
e de pai desconhecido. Contudo, o imaginário social pode construir-se 
independentemente de documentos oficiais. Neste caso, o desejo coletivo de não 
identificá-lo como francês imperou e, tanto a Argentina quanto o Uruguai 
construíram a sua versão para o nascimento de Gardel. Estas versões tornaram-se 
aceitas por boa parcela da população e, ainda hoje, é possível perceber, em alguns, 
indignação quando se afirma que Gardel era francês.  



Etnia, região e nação na Argentina do entreguerras… 621 
 

 Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

gravado em 1926, ou na canção “De mi tierra”, de Pedro Numa Córdoba, 
Francisco Lozano e Eduardo Manella, gravado por Gardel em 1921: 

 
En la pampa de mi tierra, bellas flores y praderas, 
de un aroma y hermosura sin igual 
mi ranchito allá lejano, nido de toda mi raza, 
lo que el tiempo su recuerdo borrará. 
En el puente de junquillos que atraviesa el manso arroyo 
cuantas veces me he parado para oír el murmullo de las 
aguas, 
el cantar de los troperos y de chinas y paisanos sonreir... 
 

Conforme Archetti (2003), a Argentina, sob o impacto de uma 
massiva imigração europeia, precisou reconfigurar sua identidade 
nacional. Nesse contexto, as tradições e vestimentas “gauchas” 
constituíram elementos-chave de um revivescimento nacionalista. O autor 
analisa a vestimenta “gaucha” em sua relação com a identidade nacional 
argentina. Num momento em que a Argentina era tomada por uma 
imigração em massa e em que se impunha uma diversidade cultural vasta, 
a imagem antiga do “gaucho” apresentava-se como um refúgio e, mesmo, 
uma saída para se pensar a imagem do argentino. A imagem do “gaucho”, 
oriunda dos grupos populares do interior, e o estilo musical tango, 
oriundo dos grupos populares da cidade, mas ambos aceitos também 
pelas elites desde seu sucesso no exterior, misturaram-se nas primeiras 
décadas do século XX para representar a Argentina como um todo. 

Existe uma composição nas roupas de Gardel que pode ser 
analisada em sua relação com as identidades regionais e a nacional. Pode-
se afirmar que, mesmo ele também tendo certa diversidade em seu 
figurino, há duas imagens que se consagraram: a do “gaucho” e a do 
homem sofisticado de Buenos Aires 

No filme “El día que me quieras”, de 1935, Gardel utiliza as 
vestimentas do “gaucho”, mas há uma série de elementos que lembram o 
homem sofisticado de Buenos Aires. O chapéu usado por Gardel não é o 
tradicional, mas é o cosmopolitamente presente, nos anos 30, nas ruas de 
grandes cidades como Paris, Nova Iorque e... Buenos Aires. Também, 
percebe-se que o lenço amarrado no pescoço, peça típica da indumentária 
do “gaucho”, diferentemente dos outros dois “gauchos” da imagem, está 
amarrado para o lado. Se não houvesse dois outros “gauchos” com lenço 
no pescoço, quem visualizasse esta imagem provavelmente ficaria em 



622  Kerber 
 

Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

dúvida sobre se se tratava de um lenço “gaucho” ou de um cachecol, 
comumente usado por homens sofisticados de vários países de clima frio.  

Neste sentido, poder-se-ia afirmar que tal Gardel construiu uma 
imagem misturando elementos de distintas identidades com o intuito de 
tornar-se a síntese entre elas. Gardel faz a síntese da antiga oposição 
entre a cidade de Buenos Aires, representada pela moda e os padrões 
europeus, e o campo, representado pelo “gaucho”, a síntese entre a 
“civilização e a barbárie”. 

Na construção social de significado para determinada gravação, é 
indissociável a letra da música da imagem do seu intérprete. No caso das 
letras das canções interpretadas por Gardel, parece que elas vêm a 
complementar sua imagem, apontando, também, para elementos mais 
específicos que a imagem em si não apresenta.  

No caso das canções interpretadas por Gardel, está presente em 
várias delas a ideia da mobilidade do campo para a cidade e da cidade 
para o campo. O “gaucho” vai do campo para a cidade onde emerge 
junto ao tango; num caminho oposto, o “gaucho” sente saudade do 
campo e retorna a ele. 

Neste sentido, através da figura do “gaucho” e de sua mobilidade, 
unem-se, também harmoniosamente, apesar de com sofrimento, como 
não poderia deixar de ser no caso do tango argentino, estas duas regiões. 
Gardel traz estas questões também nas letras de suas músicas, como é o 
caso da canção “A la luz del candil”, tango de Carlos Vicente Geroni 
Flores e Julio Navarrine, gravado em 1927: 

 
¿Me da su permiso, señor comisario? 
Disculpe si vengo tan mal entrazao 
yo soy forastero y he caido al Rosario 
trayendo en los tientos un guen entripao 
Acaso usted piense que soy un matrero 
yo soy gaucho honrado a carta cabal 
no soy un borracho ni soy un cuatrero 
 

Já no final de sua carreira, em 1935, tal qual em sua imagem, no 
tango “Arrabal amargo”, de Gardel e Alfredo Le Pera, parece que se 
mistura o campo aos subúrbios de Buenos Aires, as duas regiões pelas 
quais o “gaucho” circularia. Ao utilizar a expressão “Rinconcito 
arrabalero”, Gardel parece criar uma identidade entre estes dois espaços: 
o “rinconcito”, associado ao espaço do campo, e o “arrabalero”, 



Etnia, região e nação na Argentina do entreguerras… 623 
 

 Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

associado ao espaço dos arrabaldes, do subúrbios. Também em “Lejana 
tierra mia”, canção composta por Gardel e Le Pera e gravada em 1935, o 
cantor fala desta saudade de seu espaço tido como de origem: 

 
Lejana tierra mia 
bajo tu cielo, bajo tu cielo 
quiero morirme un día 
con tu consuelo, con tu consuelo […] 
 

A andorinha (golondrina) é uma representação da mobilidade, 
mais do que isso, do grande espaço de circulação. Esta representação é 
utilizada no tango “Golondrinas”, de Carlos Gardel e Alfredo Le Pera, 
para identificar a alma “criolla”, que é errante e “viajera”. Através da 
andorinha, as diferentes identidades regionais podem se fundir, formando 
a Argentina. 

Outra imagem utilizada por Gardel para estabelecer a ligação 
entre as diferentes regiões é a do passarinho. No tango “Pajarito” de 
Dante A. Linyera e Francisco Bautista Rímoli, gravado por Gardel em 24 
de abril de 1930, apresenta-se uma ligação ainda  mais forte entre a 
imagem do passarinho e a integração nacional: 

 
¡Pajarito! Que al rodar al compás del grito 
¡“Prensa”, “Argentina!, “Nación”!, 
vas cortando las aceras, 
y flameando las banderas 
de tu propia perdición. 
¡Pajarito! No olvides que con el grito 
¡“Prensa”, “Argentina!, “Nación”! 
Por las urbanas arterias, 
vas cantando tus miserias de gorrión […] 
 

Percebe-se que a imagem do passarinho mistura-se com os gritos 
de “Prensa”, “Argentina” e “Nación”, quase que como estabelecendo o 
passarinho (talvez, metáfora dos meios de transporte, do deslocar-se 
facilmente por diversas regiões) e a imprensa (o deslocar das 
informações), como elementos fundamentais na construção da nação 
argentina. 

Outro elemento importante a salientar sobre Gardel é a menção 
de diversas regiões em suas canções. É o caso, por exemplo, de Mendoza, 



624  Kerber 
 

Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

retratada na canção “Claveles mendocinos”, zamba de Alfredo Pelaia, 
gravado em 1924. Também é o caso da província de Entre Rios, retratada 
em “La entrerriana”, valsa de Alfredo Eusebio Gobbi, gravada por 
Gardel em 21 de junho de 1927 e, ainda, fazendo referência a Tucumán, 
no zamba “Tucumana” de Alfredo Navarrine e Enrique Delfinom, 
gravado em 1924. Há, também, a referência a Córdoba, no zamba 
“Cordobesita”, de Celedonio Flores, Samuel Castriota, gravado em 1925. 

A explicação para estas gravações de Gardel parece ser muito 
óbvia: ele precisava se direcionar ao seu público das diversas regiões 
argentinas e atender a este consumidor. Sendo visto como portenho, a 
forma de fazer isso era falar destas várias regiões (assim como havia 
falado de diversas etnias) de forma elogiosa e harmoniosa. 

Apesar de poder haver harmonia entre as diferentes regiões, uma 
nação não pode ser apenas o somatório de várias regionalidades. Ela 
necessita de símbolos unitários que se sobreponham aos regionais e que 
representem a nação em todas as suas regiões, justificando a união dos 
vários estados. Na busca de uma unidade nacional, ao mesmo tempo em 
que se aceitavam as identidades regionais, era necessário encontrar 
símbolos unos, os quais servissem para toda a nação. Desta forma, a 
escolha do “gaucho” como representante nacional e sua circulação por 
diversas regiões, ou mesmo a utilização da representação da andorinha 
para esta, podem ser identificadas como formas de, no caso argentino, 
construir uma unidade entre diversas identidades regionais.  

REFERÊNCIAS 

AGUINIS, Marcos. O atroz encanto de ser argentino. São Paulo: Bei 
Comunicação, 2002.  
AMADO, Janaína. Região, sertão, nação. Estudos Históricos. Rio de 
Janeiro, v. 8, n. 15, p. 145-152, 1995. 
ANDERSON, Benedict. Nação e consciência nacional. São Paulo: Ática, 
1989. 
ARCHETTI, Eduardo P. O “gaucho”, o tango, primitivismo e poder na 
formação da identidade nacional argentina. Mana. Rio de Janeiro, v. 9, n. 
1, p. 9-29, 2003. 
BARSKY, Julian; BARSKY, Osvaldo. Gardel. La biografia. Buenos Aires: 
Aguilar/Altea/Alfaguara, 2004. 



Etnia, região e nação na Argentina do entreguerras… 625 
 

 Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

BARTH, Fredrik. Grupos étnicos e suas fronteiras. In: POUTIGNAT, 
Philippe; STREIFF-FENART, Jocelyne (orgs.). Teorias da Etnicidade. São 
Paulo: Fundação Ed. da UNESP, 1998. p. 187-227. 
CHARTIER, Roger. A história cultural. Lisboa: Bertrand/Difel, 1990. 
CHARTIER, Roger. À beira da falésia: a história entre incertezas e 
inquietude. Porto Alegre: Editora da UFRGS, 2002. 
COLLIER, Simon. Carlos Gardel – su vida, su música, su época. Buenos 
Aires: Editorial Sudamericana, 1988. 
DEVOTO, Fernando J. Imigrações europeias e identidade nacional nas 
imagens das elites argentinas (1850-1914). In: FAUSTO, Boris (org.). 
Fazer a América: a imigração em massa para a América Latina. São Paulo: 
EDUSP, 1999. p. 33-60. 
FAUSTO, Boris; DEVOTO, Fernando. Brasil e Argentina: um ensaio de 
história comparada (1850-2002). São Paulo: Ed. 34, 2004. 
HAUSSEN, Doris Fagundes. Rádio e política: tempos de Vargas e Perón. 
Porto Alegre: EDIPUCRS, 2001. 
HOBSBAWM, Eric. Nações e nacionalismo desde 1780. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1991. 
KERBER, Alessander. Representações das identidades nacionais argentina e 
brasileira nas canções interpretadas por Carlos Gardel e Carmen Miranda (1917-
1940). Porto Alegre, 2007. Tese (Doutorado em História) - Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul. 
MARTINEZ, Roberto L.; ETCHEGARAY, Natalio P.; MOLINARI, 
Alejandro. De la Viguela al Fueye: las expresiones culturales argentinas que 
conducen al tango. Buenos Aires: Corregidor, 2000. 
OTERO, Hernán. A imigração francesa na Argentina: uma história 
aberta. In: FAUSTO, Boris (Org.). Fazer a América: a imigração em massa 
para a América Latina. São Paulo: EDUSP, 1999. p. 127-151. 
PELUSO, Hamlet; VISCONTI, Eudardo. Carlos Gardel y la prensa mundial. 
Buenos Aires: Corrigidor, 1998. 
PRIETO, Adolfo. El discurso criollista en la formación de la Argentina moderna. 
Buenos Aires: Sudamericana, 1988. 
ROJO, Raúl Enrique. Hombres mirando al sur. Em torno de la identidad 
de argentinos y brasileños. Horizontes Antropológicos. Porto Alegre, ano 2, 
n. 4, p. 121-126, jan.-jun. 1996. 



626  Kerber 
 

Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 605-626, 2010. 

SILVA, Ligia Osório. Fronteira e identidade nacional. In: V Congresso 
Brasileiro de História Econômica, 2003. Disponível em: 
<http://www.abphe.org.br/congresso2003/Textos/Abphe_2003_101.pdf>. 
Acessado em: 7 jan. 2007. 
THIESSE, Anne-Marie. Ficções criadoras: as identidades nacionais. Anos 
90. Porto Alegre,  n. 15, p. 7-24,  2001/2002. 
VARELA, Sergio. Tangos que cantó Gardel. Buenos Aires: Distal, 1998. 
 




