
Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 655-659, 2010. 
 
WILDE, Guillermo. Religión y poder en las misiones de guaraníes. Buenos 
Aires: SB, 2009. 509 p. *  

Francismar Alex Lopes de Carvalho** 

 

A promoção de lideranças indígenas e a busca da sua colaboração 
com o sistema colonial, mediante a ação de vários tipos de dispositivos de 
poder, constituíram um fenômeno marcante da experiência dos Guarani 
no espaço das missões. Tal experiência, longe de se caracterizar pela 
passividade, foi antes capitalizada pelos mesmos caciques a fim de 
requisitar benefícios da administração colonial, manter relações com 
populações do entorno das missões e manejar uma complexa atualização 
de suas tradições culturais. Fruto de ampla pesquisa documental e 
bibliográfica, o livro de Guillermo Wilde procura problematizar o 
processo de formação de lideranças indígenas entre os Guarani 
missioneiros, e sugere que os caciques não somente tiveram papel 
importante na formatação dos pueblos, mas também interferiram no tipo 
de poder instaurado ali pelo sistema colonial: “ocupando cargos en 
instituciones coloniales como los cabildos que se impusieron en todos los 
pueblos misionales”, afirma o autor, “fueron sujetos activos en la 
incorporación y transformación de categorías e instituciones” (p. 23-24). 
Ao atuarem, de um lado, como reguladores das relações entre o interior 
do espaço missioneiro e o exterior, a vizinhança com colonos espanhóis e 
portugueses, índios não reduzidos e demais pueblos; e de outro, ao 
manejarem a relação entre o antes e o depois, entre “el ser infiel” e “el ser 
cristiano”, as lideranças indígenas (cujo poder era delegado pela própria 
colonização) contribuíam para a reconstrução e manipulação de 
identidades e relações políticas com os poderes coloniais.  

A hipótese apresentada pelo autor sugere uma importante 
modificação na compreensão que temos da chamada política de “duas 
repúblicas”, leis e diretrizes do império espanhol que zelavam pela 
separação espacial entre os pueblos de índios e os grupos que viviam em 
seu entorno, separação menos eficaz do que a que os jesuítas tentaram 
difundir. O espaço das missões era heterogêneo, permeável, e os índios 
mantinham relações em âmbito mais amplo, que configuravam suas redes 
de parentes, alianças e memórias, Havia, assim, o que o autor chama de 
                                                           
*  Texto recebido em 09 de dezembro de 2010 e aprovado em 18 de dezembro de 2010. 
**  Doutorando em História Econômica – USP. Bolsista Capes. 



656 Carvalho 
 

Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 655-659, 2010. 

“horizontes de interacción” (p. 124) para além do traçado urbano regular do 
pueblo, cenário de intercâmbios políticos e sociais fortemente ligados por 
laços de parentesco e reciprocidade. 

Para empreender essa análise, Wilde elabora a noção de 
“etnogénesis misional”, que reforça a ideia de que as culturas indígenas, nas 
missões, se fizeram sobretudo a partir dos contatos com o exterior, da 
criação de categorias étnicas e políticas em oposição aos outros grupos, e 
da consolidação de um novo sistema de poder, os cabildos indigenas. Fica 
clara, já de partida, a confrontação com análises essencialistas como as de 
Pierre e Hélène Clastres (sobretudo o livro desta última: Terra sem mal, 
São Paulo, Brasiliense, 1978), criticados por quererem ver a oposição 
entre caciques e xamãs como um fator transistórico na trajetória dos 
Guarani, força negadora da centralização política. Ora, retomando os 
estudos de Carlos Fausto, o autor lembra que não havia, entre os 
Guarani, qualquer tradição de oposição entre caciques e xamãs, e que esta 
passou a existir dentro dos quadros do sistema colonial, na medida em 
que autoridades coloniais e jesuítas passaram a delegar poderes ao 
“liderazgo político” e estigmatizar os pajés, vistos como “hechiceros” pelos 
missionários, que se pretendiam “administradores exclusivos de lo 
sagrado” (p. 88). 

Outro aporte teórico introduzido pela obra que se nota na seleção 
das fontes e na disposição da narrativa é a noção de “drama social” de 
Victor Turner, segundo a qual eventos críticos de irrupção das tensões 
sociais de uma comunidade podem ser pensados como ocasiões 
privilegiadas de disputas de recursos, em que se põem em cena tradições 
e expectativas que informam as ações sociais. Esses aportes, somados a 
uma visão atenta do simbólico e das relações de parentesco, alicerçam o 
empreendimento de reconstituir os mais de 200 anos de experiência dos 
Guarani em missões, desde a constituição dos primeiros pueblos no início 
do século XVII até a primeira metade do século XIX, momento de sua 
desarticulação. 

Os primeiros três capítulos apresentam uma análise das estruturas 
de poder, promotoras da hierarquização do espaço e da disciplinarização 
do tempo: cabildos indígenas, traçado urbano e disciplina de trabalho. A 
burocracia indígena que participava da gestão dos pueblos estava inserida 
em um dispositivo ao mesmo tempo instituído (a Coroa Espanhola detinha 
o “poder de delegación del poder” [p. 61]) e instituinte (não desprovido de 
espaços de negociação, ambiguidade e requisição de vantagens). Nesse 
sentido, o cabildo indígena “instituye, consagra y acualiza un orden 
político en el que los líderes nativos han negociado uma posición a la vez 



Resenha  657 
 

 Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 655-659, 2010. 

subordinada y ventajosa” (p. 81). Nesses espaços de ambiguidade, não 
eram poucos os Guarani que desertavam de seus pueblos e buscavam 
refúgio nas tolderías de “índios bárbaros”, a exemplo dos Minuano, ao 
passo que os conchabos, trabalhos eventuais para espanhóis, dispersavam 
índios pelas fazendas. A capacidade de atualizar antigas tradições em um 
novo contexto não parece ter-se perdido, por exemplo, quando 
realizavam oferendas nas cerimônias de lamentação dos mortos ou 
introduziam signos “antigos” em representações de anjos. Em síntese, 
permeabilidade espacial e reversibilidade temporal, abertura para fora e 
para o antes, conduziam à heterogeneidade e a comportamentos de 
duplicidade, mas não ao abandono das antigas práticas. 

A segunda parte do livro (capítulos 4 a 8) procura revisar alguns 
eventos críticos da experiência dos Guarani nas missões, como a Guerra 
Guaranítica, a expulsão da Companhia e as tentativas de integração 
colonial pós-jesuítica. O autor introduz na análise da Guerra Guaranítica 
alguns elementos sugestivos que abrem perspectivas para novas 
abordagens. Escapando às visões unilaterais do processo, procura dar 
atenção tanto às ações dos espanhóis quanto às dos portugueses: ao passo 
que alguns caciques eram seduzidos por ofertas de tratados de paz de 
Gomes Freire de Andrade, outros remetiam cartas às autoridades 
espanholas, nas quais reforçavam sua fidelidade ao rei católico e 
reclamavam que não se quebrassem as antigas promessas. Essas cartas de 
caciques revelam, ademais, como foram decisivas, para que os índios se 
preparassem para a guerra, as múltiplas relações de parentesco e 
reciprocidade que os pueblos mantiveram mutuamente e com grupos não 
reduzidos. 

Após a expulsão dos jesuítas em 1767, o predomínio de critérios 
de eficiência econômica não deixou de contrariar a lógica da 
reciprocidade. A maior frequência com que passaram a ser registrados 
fenômenos como a “hechicería”, mortes por envenenamentos, culto de 
antepassados através da conservação de ossos, etc., decorria do crítico 
contexto pós-jesuítico, período caracterizado por elevação do rigor na 
exploração do trabalho, diminuição da população como resultado de 
epidemias e fugas e descuido daquelas atividades cerimoniais que 
aglutinavam a população. A interpretação sutil que o autor dá às fontes 
pós-jesuíticas que rememoravam as práticas da religiosidade ancestral 
permite sugerir que ela não fora solapada mesmo à época dos jesuítas, 
que as dissimulavam.  

Pode-se dizer, ademais, que não ocorreram como esperado pela 
Coroa Espanhola nem a constituição de um novo sistema de governo nas 



658 Carvalho 
 

Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 655-659, 2010. 

missões nem a pretendida integração daquele território ao sistema 
colonial. Entre 1767 e 1800, a população dos pueblos caiu em 50%. Os 
principais motivadores foram fugas e epidemias. As deserções tinham por 
destino os centros urbanos; a Banda Oriental, de onde os portugueses se 
esforçavam em atraí-los (mediante dádivas, bebida, posse dos bens e 
promessas de salários); o espaço rural da região, onde se podiam conchabar 
como assalariados em atividades agrícolas, de construção, condução ou 
pecuária; as tolderías de “índios infiéis” ou outros pueblos misioneros. Nesse 
quadro, ao passo que os “espanhóis” pretendiam entrar nos pueblos para 
adquirir terras, os Guarani pretendiam escapar aos rigores do trabalho 
comunal e inserir-se nas atividades econômicas que pudessem ter algum 
retorno para si, o que levava ambos a recorrerem às relações de 
parentesco. 

A última parte do livro, composta pelos capítulos 9º, 10º e 11, 
aborda a vida dos Guarani nos pueblos durante as primeiras décadas do 
século XIX. Trata-se de pensar a atuação e as respostas dos índios às 
expansões deflagradas nos processos de independência. Em 1810, as 
missões foram assediadas por realistas do Paraguai (em seguida pelo Dr. 
Francia), portugueses da Banda Oriental, realistas (depois artiguistas) do 
Uruguai e revolucionários de Buenos Aires. Foco da competição de 
diversas forças políticas, a lealdade dos Guarani e a soberania sobre suas 
terras não eram uma preocupação menor de caudilhos que, como José 
Artigas, procuravam construir boas relações de reciprocidade com 
caciques. Estava em curso o processo de destruição dos pueblos, através da 
entrada de criollos, migrações, mestiçagem e recusa em se identificar como 
“índios”. 

O estudo de Wilde vem se somar às sínteses já disponíveis – em 
que se destaca outro livro bastante inovador do ponto de vista teórico e 
metodológico, The Guaraní under Spanish rule in the Río de la Plata (Stanford: 
Stanford University Press, 2003), de Barbara Ganson – sobre a história 
multissecular da experiência dos Guarani em missões. A esse campo de 
pesquisa acrescenta, a meu ver, duas contribuições muito fortes. A 
primeira é um olhar atento às relações de poder, vale dizer, às estratégias 
de que se valeram os caciques Guarani para manter, apesar das pressões 
imperiais que os lançaram em eventos críticos, uma capacidade de regular 
tanto a permeabilidade do espaço missioneiro, assegurada por vínculos de 
parentesco e reciprocidade, quanto a reversibilidade temporal, a abertura 
para comportamentos ambíguos que não eram nem tanto o retorno ao 
antigo nem a adoção irrestrita do novo. Essa importante hipótese nos faz 
repensar a política de “duas repúblicas” que o sistema colonial espanhol 



Resenha  659 
 

 Diálogos, DHI/PPH/UEM, v. 14, n. 3, p. 655-659, 2010. 

procurou sustentar desde as Ordenanças de 1573, e cujas permeabilidades 
nunca pôde estancar, como sugeriu Magnus Mörner em trabalho clássico 
(La Corona Española y los foráneos en los pueblos de indios de América, Madrid, 
Cultura Hispánica, 1999). A segunda contribuição é de método. Está 
visto que a experiência de populações indígenas afetadas por dois 
impérios (e depois por diversos Estados independentes) que competiam 
pela posse dos territórios e pela lealdade de seus habitantes só pode ser 
compreendida em uma perspectiva que escape aos enfoques unilaterais, 
característicos das análises “nacionalistas”. Assim como é possível dar 
voz ao máximo possível de atores envolvidos no problema considerado, 
também é razoável fugir às respostas simples que, embora mais amenas, 
tendem por isso mesmo a escamotear a heterogeneidade e as interações 
tão decisivas para os pueblos missioneiros, complexidade admiravelmente 
reconstituída no presente volume. 

 





 

 


