
SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

Diálogos
 2177-2940

Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do Grande Zimbábue, entre a
História e a Literatura (1890-1900)

https://doi.org/10.4025/dialogos.v28i1.66789

Evander Ruthieri da Silva
https://orcid.org/0000-0003-0882-1359

Universidade Federal da Integração Latino-Americana (UNILA). Foz do Iguaçú-PR, BR
E-mail: evander.silva@unila.edu.br

Colonialism and concealment of African pasts: the Great Zimbabwe case, between History and Literature 
(1890s-1900s)
Abstract: Throughout the 19th century, the ruins of the Great Zimbabwe, the main settlement of an ancient Shona
kingdom on the Zimbabwean plateau, was the subject of a controversy regarding the origins of the society that had built
these stone structures. In documents produced by European explorers and chroniclers, the “Phoenician hypothesis” was
entangled, according to which Great Zimbabwe would have been built by Semitic colonizers in Antiquity. This article
analyzes two documents produced in the period, The Ruined Cities of Mashonaland (1892), by Theodore Bent, and the
historical novel Elissa (1900) by H. Rider Haggard, with an emphasis on the relationship between colonialism and the
marginalisation of African pasts in the interweaving of History and Literature.
Key words: African History; Zimbabwe; colonialism; history and literature.
Colonialismo y ocultamiento de pasados africanos: el caso del Gran Zimbabue, entre la Historia y la Literatura 
(décadas de 1890-1900)
Resumen: A lo largo del siglo XIX, las ruinas del Gran Zimbabue, el principal asentamiento de un antiguo reino shona
que formó en  las  tierras  altas  de  Zimbabue,  fueron  objeto  de  controversia  sobre  los  orígenes  de  la  sociedad  que
construyó estas estructuras de piedra. En documentos producidos por exploradores y cronistas europeos, se enredaba la
“hipótesis  fenicia”,  según  la  cual  el  Gran  Zimbabue  habría  sido  construido  por  colonizadores  semíticos  en  la
Antigüedad. El artículo analiza dos documentos producidos en el período, The Ruined Cities of Mashonaland (1892), de
Theodore Bent, y la novela histórica Elissa (1900), de H. Rider Haggard, con énfasis en la relación entre el colonialismo
y el ocultamiento de los pasados africanos, en el entrecruzamiento de la Historia y la Literatura.
Palabras clave: Historia de África; Zimbabue; colonialismo; historia y literatura.
Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura
(1890-1900)
Resumo: Ao longo do século XIX, as ruínas do Grande Zimbábue, o assentamento principal de um antigo reino shona que se
constituiu no planalto zimbabuano, foi alvo de controvérsias acerca das origens da sociedade que construiu essas estruturas de pedra.
Em documentos produzidos por exploradores e cronistas europeus, enredou-se a “hipótese fenícia”, mediante a qual o Grande
Zimbábue teria sido construído por colonizadores semíticos na Antiguidade. O artigo analisa dois documentos produzidos no período,
The Ruined Cities of Mashonaland (1892), de Theodore Bent, e o romance histórico Elissa (1900) de H. Rider Haggard, com ênfase
nas relações entre colonialismo e encobrimento de passados africanos no entrelace da História e da Literatura.
Palavras-chave: História da África; Zimbábue; colonialismo; história e literatura.

Recebido em: 23/01/2023 
Aprovado em: 09/11/2023

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 29

https://orcid.org/0000-0003-0882-1359
https://doi.org/10.4025/dialogos.v28i1.66789
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2177-2940
http://www.periodicos.uem.br/ojs/index.php/Dialogos


SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

Pelo menos desde meados do século XVI, as ruínas do Grande Zimbábue, o assentamento

principal de um antigo centro de poder shona que se constituiu no planalto zimbabuano entre os

séculos XIII e XIV, foi alvo de diversos debates acerca das origens da sociedade que construiu

essas estruturas arquitetônicas cercados por muralhas em pedra granito. Nas escritas de diversos

cronistas,  viajantes  e  exploradores  europeus  do  período  colonial,  o  Grande  Zimbábue  era

frequentemente associado aos relatos bíblicos do rei Salomão e do Ofir, ao mito do Preste João e,

especialmente a partir do século XIX, à “hipótese fenícia”: a ideia de que aquelas ruínas haviam

sido construídas por colonizadores semíticos que, na Antiguidade, haviam atravessado o continente

africano  em  busca  de  novos  mercados  e  oportunidades  de  exploração  de  metais  preciosos.

Subjacente a esses relatos, persistia a ideia de que sociedades e culturas africanas seriam incapazes

de produzirem obras arquitetônicas ou inovações técnicas ou tecnológicas, estando, portanto, em

um  estado  de  “passividade  histórica”  (KI-ZERBO,  1972),  e  que  os  territórios  almejados  pela

colonização  europeia  já  haviam  sido,  no  passado,  colonizados  por  outros  povos  invasores

supostamente oriundos do mundo mediterrâneo.

Esses mitos acerca do Grande Zimbábue passaram a ser atualizados e reiterados na segunda

metade do século XIX, em um contexto no qual diversos projetos colonialistas europeus visavam a

ocupação  efetiva  do  vasto  planalto  zimbabuano,  localizado  entre  os  rios  Limpopo  e  Zambeze.

Assim, nesse período em que se aceleraram processos de expropriação de terras e controle da mão

de obra africana, além do uso da violência colonial para reprimir qualquer tipo de resistência nativa,

reforçou-se o “mito da incapacidade civilizadora dos povos africanos” (GONÇALVES, 2004,  p.

179) como uma estratégia para justificar e legitimar a ocupação desses territórios por colonizadores

europeus, o que acarretou no encobrimento ou na marginalização dos passados africanos. Destarte,

o objetivo principal desse artigo incide sobre as relações entre colonialismo e a invisibilização da

história africana, a partir do caso do Grande Zimbábue, problematizando as narrativas colonialistas

produzidas acerca das supostas origens semíticas das ruínas, entre a História e a Literatura.

A ênfase da análise incide em duas obras publicadas entre as décadas de 1890 e 1900: The

Ruined Cities of Mashonaland (1892), de autoria do explorador britânico Theodore Bent que, no

ano  anterior  à  publicação,  havia  realizado  investigações  arqueológicas  nos  sítios  do  Grande

Zimbábue,  sob o patrocínio do “magnata da mineração”,  o político Cecil  Rhodes; e o romance

histórico Elissa, or the Doom of Zimbabwe (1900), do literato H. Rider Haggard, no qual, além de

reforçar o mito das origens semíticas do Grande Zimbábue, reiterava sua visão acerca da ameaça

representada  pelas  resistências  africanas  diante  do  colonialismo.  Direta  ou  indiretamente,  esses

textos contribuíam para a invisibilização das origens africanas do Grande Zimbábue, engajando-se

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 30



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

com a manutenção do colonialismo na África meridional  e reforçando estereótipos  racistas que

categorizavam as sociedades africanas como “primitivas” e “selvagens”.

“Muito  bem  lavrada  de  pedras  de  maravilhosa  grandeza”:  o  Grande  Zimbábue  em

perspectiva

Em uma vasta zona entre Moçambique, África do Sul, Botsuana e Zimbábue, arqueólogos

localizaram aproximadamente duzentas  edificações de pedra,  denominadas de zimbábues, termo

derivado da expressão “dzimbabwe” em língua shona e que significa  “casas  de pedra”.  Destes

núcleos  de  pedra,  situados  em  uma  área  de  clima  tropical  úmido,  e  numa  altitude  de

aproximadamente 1000 a 1300 metros de altitude, o principal deles, que se estende por quarenta

hectares, ficou conhecido como Grande Zimbábue, localizado em região montanhosa no sudoeste

do Zimbábue, nas proximidades do lago Mutirikwi e da cidade de Masvingo. Construído durante

um longo período de tempo, entre o século XIII e o século XV, sua disposição evidencia que seus

construtores integravam uma sociedade estratificada, de modo que as divisões espaciais do conjunto

refletiam, possivelmente, diferentes grupos sociais que ocuparam a região ao longo desse período

(GONÇALVES, 2004,  p. 79-80):  um conjunto interno em uma colina,  em uma área designada

comumente de “Acrópole”, reservado para as elites políticas; um complexo externo, provavelmente

destinado  à  realização  de  rituais  religiosos,  e  denominado  de  “templo  elíptico”,  com

aproximadamente 240 metros de diâmetro; e um segmento intermediário,  que abrigava parte da

população comum e as atividades comerciais (SILVA, 1996, p. 411). Neste espaço intermediário, as

muralhas de granito, construídas com uma espessura que variava entre 1,22m a 5,20m de espessura,

abrigavam casas construídas inteiramente de taipa ou daga,  um material  de grande durabilidade

composto pela mistura de barro batido de formigueiros ou cupinzeiros, esterco e minerais, das quais

restam apenas vestígios de suas fundações.

A  historiografia  africana  e  africanista  contemporânea  chegou  a  um consenso  de  que  o

Grande Zimbábue serviu de capital a um centro de poder de língua e cultura shona1, possivelmente

ancestrais dos bakalanga (ou kalanga), que se estabeleceu na região e impôs sua hegemonia política

sobre  vasto  território  a  partir  do  século  XIII.  Objetos  de  ouro  e  de  cobre  localizados  por

1 Atualmente, os shona (ou xona) constituem um grupo étnico-cultural pertencente ao tronco linguístico Banto; 
aproximadamente 13 milhões de shona vivem no Zimbábue, sendo, ao lado dos ndebele, um dos maiores grupos 
étnico-culturais e linguísticos no país (totalizando aproximadamente 80% da população), com diversos subgrupos, tais 
como os Zezuru, Korekore, Manyika, Karanga, Ndau e Kalanga. Convém mencionar, contudo, que a utilização do termo
“shona” para abranger e designar todos esses diferentes grupos populacionais foi resultante das políticas coloniais 
adotadas na região para descrever populações com características linguísticas, culturais e políticas semelhantes, mas 
que se referiam a si mesmos no passado por outras designações, como Kalanga ou Togwa ou Rozvi (MLAMBO, 2010, 
p. 9-10).

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 31



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

arqueólogos  nas  imediações  dos  núcleos  de  pedra  evidenciam  não  apenas  o  controle  sobre  a

extração de ouro no planalto zimbabuano, como também um sistema de pagamento de tributos entre

o Grande Zimbábue e outros assentamentos sob sua esfera de influência política ou econômica.

Estima-se que a capital deste centro de poder abrigou em torno de 11 mil a 18 mil pessoas em seu

período de auge no século XIV, e, apesar da predominância econômica da agricultura e da pecuária,

era  parte  importante  de  redes  de  comércio  que  conectavam o platô  zimbabuano  com o litoral

moçambicano,  em especial  com cidades costeiras  como Sofala e Quiloa,  as quais,  por sua vez,

envolviam redes de longa distância de conectavam suaílis, árabes, chineses e indianos. 

Nas  últimas  décadas,  diversas  hipóteses  foram  elaboradas  para  explicar  a  formação  e

expansão deste centro de poder no planalto zimbabuano: de acordo com Elikia M’Bokolo (2010),

alguns  historiadores,  apoiando-se  em  tradições  orais  shona,  privilegiam  a  dimensão  religiosa,

vinculando  a  consolidação  do Grande Zimbábue  ao  culto  dos  ancestrais  shona e  da  divindade

suprema, Mwari, em um processo que envolveu a imigração de populações Bantu por volta do final

do primeiro milênio e que impuseram sua autoridade política e religiosa, criando novas formas de

poder na região (M’BOKOLO, 2010, p. 173-174). Além de técnicas de mineração, os shona teriam

introduzido na região seu próprio culto aos ancestrais, levando-os a fundarem santuários e, por meio

de manobras políticas, consolidarem sua influência hegemônica sobre diversas outras comunidades

linhageiras e chefaturas na região. Com o passar do tempo, o poder central concentrou-se nas mãos

dos chefes e sacerdotes associados ao culto do Mwari, que controlavam as ritualísticas religiosas e

políticas a partir da capital (FAGAN, 2010, p. 601).

Outros historiadores enfatizam as dimensões econômicas, em especial a participação da elite

shona  nas  redes  comerciais  de  longa  distância,  sobretudo  com  as  cidades  na  costa  índica

(HUFFMAN, 1972). Sabe-se que atividades comerciais com o mundo índico já eram praticadas por

centros de poder naquela região pelo menos desde o século X, em especial pelo Mapungubwe2,

situado no sudeste do Zimbábue, e que, até meados do século XIII, controlou o escoamento de ouro

rumo ao litoral, além da circulação de outros produtos, como marfim e peles, que eram trocadas por

metais, conchas, cobre, ferro, seda ou conchas de vidro oriundas da Índia ou da Pérsia (MLAMBO,

2010,  p. 15-17). No século XIV, importações significativas envolviam também pérolas, faianças,

tecidos de algodão e especiarias, produtos que conectavam os territórios no planalto zimbabuano

com a  península  arábica,  o  golfo pérsico e  a  China.  Portanto,  conforme essa  outra  vertente,  o

surgimento  e  expansão  do  Grande  Zimbábue  deveu-se  à  intensificação  das  trocas  comerciais,

2 Conforme Alois Mlambo (2010), o Mapungubwe foi um centro de poder que se consolidou na região do rio Limpopo,
no sudeste do atual Zimbábue, entre os séculos XII e XIII, com seu assentamento principal (capital) localizada na 
confluência entre o Limpopo e o rio Sashe. Até meados do século XIII, o Mapungubwe controlava a exploração e 
comércio de ouro com cidades no litoral, especialmente Quiloa e Sofala.

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 32



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

levando a um aumento exponencial de exportações e importações e uma estratificação social cada

vez maior. Dessa forma, a “crescente riqueza dos chefes teria favorecido uma maior redistribuição

da mesma,  a  concentração da população num centro comercial  importante  e  a  organização das

forças  de  trabalho  para  que  se  construíssem  as  enormes  muralhas  do  Grande  Cercado  e  da

Acrópole” (FAGAN, 2010, p. 602).

A extensão  total  e  as  fronteiras  desse centro  de poder  permanecem mal  definidas,  mas

chegou-se a um denominador comum de que suas linhagens dominantes localizavam-se na região

conhecida atualmente como província de Masvingo, ao sudeste do atual Estado zimbabuano. Ruínas

semelhantes  ao  complexo  do  Grande  Zimbábue  foram  localizadas  na  região  da  Bumbusi  (no

Zimbábue)  e  Manikeni  (em Moçambique);  tratam-se de  dezenas  de  sítios  de  dimensão menor,

localizados  nas  proximidades  de  colinas,  possivelmente  destinados  a  assentamentos  menores

controladas  por  chefaturas  locais,  por  sua  vez  assujeitadas  ou  vinculadas  à  autoridade  mais

centralizada do Grande Zimbábue: dessa forma, “é possível reimaginar o Grande Zimbabue não

como um ponto urbano isolado em uma sucessão de assentamentos, mas como a capital de uma

esfera de influência cultural  que se estendia por todo sudeste africano” (PINTO, 2021, p. 111).

Conforme diversos estudos (BANDANA, 2016; PHIMISTER, 1974), as sociedades do Zimbábue

dominavam técnicas de extração de ouro e metalurgia; ainda que as minas no vale do rio Zambeze

estivessem relativamente afastadas do Grande Zimbábue, localizadas à oeste, nas imediações das

cidades de Nalatale, Dhlodhlo, Kami e Chumnungwa, sabe-se que o Grande Zimbábue exercia um

papel fundamental na intermediação do ouro que, posteriormente, era transportado rumo ao litoral

para comercialização em especial às cidades suaílis na costa índica, a exemplo de Quiloa e Sofala. 

Além de objetos associados às lideranças políticas do período, tais como pontas de lança

feitas de bronze e gongos de ferro, arqueólogos localizaram, no conjunto situado atrás da Acrópole

no Grande Zimbábue, objetos cerimoniais, a exemplo de tigelas de pedra e estatuetas de pássaros

feitas  em  pedra-sabão.  A  presença  desses  objetos  aos  fundos  do  assentamento  real  possui

significados religiosos, visto que, nas tradições culturais shona, atividades públicas são realizadas

na parte frontal das casas ou residências, enquanto que as atividades privadas ou de caráter sagrado

são desempenhadas  aos  fundos:  assim,  por  exemplo,  quando  um indivíduo  se  conecta  com os

espíritos  ancestrais,  tais  rituais  são  realizados  aos  fundos  da  casa,  seguindo  um  princípio  de

organização cultural dos espaços. Por extensão, no conjunto foram localizados abrigos de pedra e

passagens subterrâneas, considerados, dentro das culturas e religiosidades ancestrais shona, como

lugares  de  conexão com o mundo espiritual.  Destarte,  ao lado de seus  significados políticos  e

econômicos,  o  Grande  Zimbábue  possivelmente  desempenhava  importantes  funções  religiosas

naquele centro de poder, em especial nos cultos aos ancestrais e ao Mwari (HUFFMAN, 1984, p.

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 33



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

594-595).

Fatores climáticos e transformações político-econômicas levaram ao esfacelamento do poder

do Grande Zimbábue e o esvaziamento de sua capital por volta do final do século XV. Diversas

hipóteses foram levantadas para explicar esse contexto, dentre as quais, aponta-se a uma drástica

redução nas  águas  do rio  Save,  que era fundamental  como via de acesso do litoral  ao interior

zimbabuano, o que deslocou o fluxo das atividades econômicas rumo ao rio Zambeze, localizado

mais ao norte, o que diminuiu o papel comercial do Grande Zimbábue. Outras hipóteses destacam

que  o  esvaziamento  do  Grande  Zimbábue  deveu-se  a  uma  proliferação  da  mosca  tsé-tsé,

responsável pela transmissão de tripanossomíase animal que afeta principalmente gado bovino, e

que, para evitar que o gado fosse dizimado, os habitantes preferiram abandonar a região em busca

de áreas livres da mosca; além disso, algumas teorias apontam a um esgotamento do solo devido à

continuidade de lavouras e de pastagens, além da extração ininterrupta de madeira, que teria levado

a uma situação de exaustão ecológica e de vulnerabilização do Grande Zimbábue (SILVA, 1996, p.

413). Finalmente, é preciso também apontar, nesse momento (século XV), a emergência de novos

centros  de  poder  político  ao  nordeste  e  sudeste,  especificamente  o  Mutapa  (ou  Monomotapa,

Mwene  Mutapa)3 e  o  Butuá  (ou  Torwa/Rozwi)4,  além  de  outros  poderes  assujeitados  como

Manyika,  Barué,  Teve  e  Danda,  e  que  passaram  a  disputar  o  controle  pela  exploração  e

comercialização do  ouro (MUSCALU, 2012). Apesar de seu esvaziamento,  o Grande Zimbábue

continuou considerado como importante de um ponto de vista simbólico para as populações shona

na região que, pelo menos até o final do século XIX, utilizavam-se das ruínas para a realização de

rituais religiosos.

As  primeiras  descrições  escritas  acerca  das  ruínas  do  Grande  Zimbábue  remontam  ao

contexto de expansão colonial portuguesa rumo ao litoral africano índico e ao planalto zimbabuano,

entre os rios Limpopo e Zambeze, na segunda metade do século XV e na virada do século XVI.

Interessados em controlar o comércio de ouro e marfim no litoral, de modo a integrá-lo de forma

mais eficaz nas rotas comerciais ultramarinas rumo à Ásia, os portugueses se dedicaram ao projeto

3 Possivelmente composto por grupos que se fragmentaram ou imigraram do Grande Zimbábue, o (reino do) 
Monomotapa (ou Mwene Mutapa) impôs sua influência política sobre boa parte do planalto zimbabuano entre 1450 e
1629, controlando também o comércio do ouro com o litoral. O Monomotapa foi fortemente afetado pelas invasões 
portuguesas a partir do século XVI, que exploraram rivalidades internas para estabelecer interesses coloniais. Após 
diversas disputas internas e períodos de crise, o Monomotapa entrou em colapso ao longo do século XIX (PANSERA, 
2012; MLAMBO, 2010).
4 O centro de poder Butuá ou Torwa (em referência à linhagem governante) estabeleceu-se no sudeste do Zimbábue, 
com seu assentamento principal em Khami, nas proximidades da atual cidade de Bulawayo. Na metade do século XVII,
foi fragmentado internamente como resultado de uma guerra civil; naquele contexto, passou a ser governado pelos 
Rozwi, cujos chefes, conhecidos como Changamire, estavam em processo de expansão política a partir de sua capital, 
Danamgombe (também conhecida como Dhlo-Dhlo) e preservaram-se no poder até o início do século XIX, período em 
que a região foi invadida por guerreiros Nguni (ndebele) vindos do sul (PANSERA, 2012; MLAMBO, 2010).

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 34



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

de alcançar e conquistar as minas do Zimbábue, fonte principal do ouro transportado às cidades

litorâneas. Além disso, diversos missionários europeus, especialmente jesuítas, rumaram à região,

com o objetivo constante de cristianizar as populações africanas. Nas primeiras décadas do século

XVI,  os  lusos,  aproveitando-se  de  um  contexto  de  rivalidades  internas  e  guerras  civis  no

Monomotapa, forçaram seus dirigentes a aceitar um tratado com Portugal, que obrigava este centro

de poder shona a aceitar  a presença de sacerdotes católicos  e a construção de igrejas,  além de

comprometer-se a expulsar os mercadores islâmicos, designados no período de “mouros”, que se

encontravam nos territórios do Monomotapa. Antes disso, graças a um tratado assinado em 1607, os

portugueses já haviam garantido acesso às minas de cobre,  chumbo, ferro e outro, em troca de

auxílio militar (GONÇALVES, 2004,  p.  87-89). Contudo, é preciso assinalar que, a despeito da

crescente  influência  política  dos  portugueses  nas  sociedades  da  região,  em  especial  do

Monomotapa, ataques a comerciantes estabelecidos na feira de Dambare, organizados pelo mutapa

(rei)  Nyakunembire  em  1693  promoveram  a  expulsão  dos  portugueses  e  luso-africanos  nos

territórios do planalto zimbabuano (MUSCALU, 2017).

Um  dos  primeiros  relatos  acerca  do  Monomotapa  e  das  cidades  de  pedra  no  planalto

zimbabuano encontra-se em uma carta de Diogo de Alcáçova, feitor de Sofala, escrita em novembro

de 1506 e endereçada ao rei de Portugal, Dom Manuel. Na carta, o feitor descreve os centros de

poder africanos na região do planalto zimbabuano, reiterando a importância da exploração de ouro e

relacionando  os  edifícios  de  pedra  ao  “reino  de  Vealanga”  (Monomotapa),  possivelmente  em

referência a Kalanga, designação utilizada na época para se referir à parte das populações shona na

região sudeste do Zimbábue (DIAS, 1961; RANDLES, 1981). Mais tarde, descrições dos edifícios

de pedra aparecem nas Décadas da Ásia, obra publicada em Lisboa entre 1552 e 1563, de autoria de

João de Barros, cronista português que viveu durante o reinado de D. João III. No primeiro tomo de

sua obra, o cronista, informado por relatos transmitidos por comerciantes “mouros” (suaílis ou afro-

muçulmanos), refere-se às construções de pedra que “os da terra lhe chamam Symbae, que acerca

deles quer dizer Corte; porque a todo lugar onde está Benomotápa [Monomotapa] chamam assim”

(BARROS, 1777, p. 378). Ao descrevê-las, afirma que são formadas por uma “fortaleza quadrada,

toda de canteria de dentro e de fora, muito bem lavrada de pedras de maravilhosa grandeza, sem

aparecer cal nas juntas delas, cuja parede é de mais de vinte e cinco palmas e largo e a altura não é

tão grande em respeito à largura” (BARROS, 1777, p. 378). Com relação aos construtores desses

edifícios de pedra, João de Barros acrescenta que “como a gente da terra não tem letras, não há

entre eles memória disso, somente dizerem que é obra do Diabo, porque comparada ao poder e

saber deles, não lhes parece que a podiam fazer homens” (BARROS, 1777, p. 378-379). Por fim,

teoriza que “cá por a semelhança dos edifícios parecem muito a outros, que estão na terra do Preste

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 35



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

João em um lugar chamado Acaxumo, que foi uma Cidade Câmara da Rainha Sabá, a que Ptolomeu

chama Axumá, e que o Príncipe Senhor deste estado o foi destas minas” (BARROS, 1777, p. 380).

Algumas décadas mais tarde, outras descrições das ruínas aparecem no segundo livro do

Relatione del Reame di Congo et  delle  Circonvicine Contrade (1591),  de autoria do humanista

italiano Filippo Pigafetta e do viajante português Duarte Lopes. Ao descreverem o “Império do

Monomotapa”, Pigafetta e Lopes caracterizam-no como sendo de vasta extensão “de gente infinita,

gentios e pagãos”, e reafirmam tratar-se de uma região onde se produz “quantidade grandíssima de

ouro,  que  é  transportada  para  todas  as  regiões  vizinhas,  em  Sofala  e  nas  terras  da  África”

(PIGAFETTA,  LOPES,  1591,  p.  73).  Conforme  narrativas  transmitidas  por  comerciantes  e

navegadores árabes, as minas no planalto teriam fornecido “ouro [ao rei] Salomão para o templo de

Jerusalém o que não está longe de ser verossímil” (PIGAFETTA, LOPES, 1591, p. 73). Afinal de

contas, acerca das ruínas de pedra, comparáveis à arquitetura bíblica, descrevem-nas como sendo

“edifícios antigos de grande lavor e de boa arquitetura de pedra e cal e madeira, o que não é visto

nas províncias vizinhas” (PIGAFETTA, LOPES, 1591, p. 73). 

Sabe-se que nem Duarte Lopes e tampouco Filippo Pigafetta estiveram, pessoalmente, no

planalto zimbabuano; seus relatos acerca das ruínas dos zimbábues e das populações no entorno,

assim como em diversas outras descrições produzidas por europeus do período, baseavam-se em

informações transmitidas por outros europeus, africanos, árabes, persas e indianos. Frequentemente,

esses relatos, como visto nas narrativas do cronista João de Barros, reiteravam clichês descritivos,

associando  as  ruínas  do  Grande  Zimbábue  ao  mito  do  Preste  João,  um  suposto  reino  cristão

localizado em algum ponto desconhecido da África ou da Ásia, e que, no contexto da expansão

ultramarina  europeia,  servia  de  pretexto  ideológico  para  a  invasão  de  outros  territórios

(PANEGASSI, 2019); ou às narrativas bíblicas do Rei Salomão, que, para decorar o templo erguido

para abrigar a Arca da Aliança, teria utilizado ouro extraído dos reinos míticos de Ofir e de Sabá.

Mas,  acima  de  tudo,  tais  relatos,  produzidos  por  indivíduos  que  estavam envolvidos  direta  ou

indiretamente com a expansão ultramarina europeia, enfatizavam alguns dos mitos mais persistentes

na história do colonialismo em África: “a ideia de que os povos subsaarianos seriam incapazes de

realizar obras de engenharia complexa” (GONÇALVES, 2004, p. 89), ou ainda, de que os povos

africanos  seriam caracterizados  por  uma “passividade  histórica”  (KI-ZERBO,  1972,  p.  17),  de

forma  que  todas  as  suas  inovações  culturais  e  transformações  políticas  seriam  resultantes  de

influência de visitantes ou invasores externos.

Theodore Bent e as origens “semíticas” do Grande Zimbábue

Até  a  segunda  metade  do  século  XVIII,  a  região  correspondente  a  parte  dos  antigos

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 36



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

territórios do Grande Zimbábue estavam ocupados pelo Rozwi, um centro de poder shona que se

consolidou a partir do século XVII em contexto marcado pela fragilização do Monomotapa. Mais

tarde,  grupos  de  guerreiros  nguni  vindos  do  sul,  conhecidos  posteriormente  como ndebele  (ou

matabele,  nos documentos  europeus do período),  e liderados pelo chefe Mzilikazi,  invadiram e

ocuparam o planalto entre os rios Limpopo e Zambeze, provocando a fragmentação do poder Rozwi

e estabelecendo seu assentamento principal em Bulawayo, no atual sudoeste zimbabuano. A partir

do início do século XIX, a região também passou a ser novamente cobiçada pelos colonizadores

europeus,  especialmente  portugueses,  alemães,  bôeres  e  britânicos  que,  por  diversos  caminhos,

promoveram uma série de estratégias para ocupar territórios e controlar mão de obra na África

meridional.  Nesse  contexto,  viajantes  e  exploradores  europeus,  interessados  em  especial  pela

possibilidade de exploração de minérios preciosos, passaram a conhecer de forma direta as ruínas

de pedra do Grande Zimbábue.

Conforme  José  Henrique  Rollo  Gonçalves  (2004),  por  volta  de  1860,  um  missionário

luterano  alemão  chamado  Alexander  Merensky  ouviu  de  um chefe  local  que,  a  cerca  de  150

quilômetros  ao norte  do rio  Limpopo,  havia  uma cidade  de pedra  em ruínas.  As notícias  logo

alcançaram os ouvidos do caçador e comerciante teuto-americano Adam Render, que, durante um

safári, localizou os conjuntos de pedra entre 1867 e 1868. Mais tarde, de setembro de 1871 a maio

de 1872, o geólogo alemão Karl Mauch, informado pelos relatos de Render, realizou a sua primeira

viagem de estudos científicos  às  ruínas  do Grande Zimbábue.  Além de observar  os rituais  das

populações  shona que viviam na região  do complexo,  Mauch investigou as ruínas  e,  três anos

depois,  divulgou  seus  resultados  em  uma  publicação  alemã,  a Petermann’s  Geographische

Mitteilungen. Reforçando mitos transmitidos por gerações de viajantes e cronistas europeus pelo

menos desde o século XVI, Mauch concluiu que as ruínas do Grande Zimbábue eram uma cópia do

templo de Salomão, hipotetizando que seus construtores haviam sido parte de uma civilização da

Antiguidade em contato com as sociedades descritas na Bíblia (GONÇALVES, 2004, p. 95-96). Na

virada do século, o explorador alemão Karl Peters também realizou uma série de expedições no vale

do Zambeze em busca do mítico Ofir, produzindo ainda a hipótese de que as ruínas do Grande

Zimbábue  seriam  um legado  de  antigos  egípcios  que,  em  busca  de  ouro,  teriam  estabelecido

vínculos  comerciais  com as  sociedades  ao  sul  do  rio  Zambeze  (PETERS,  1902).  A partir  daí,

ganhava  forma a chamada  “controvérsia  do Zimbábue”,  expressão  utilizada  para  se  referir  aos

debates, tramados desde o final do século XIX, acerca das origens das sociedades que criaram as

ruínas de pedra e exploraram as minas de ouro no planalto zimbabuano: fenícios, árabes ou egípcios

figuravam, com certa frequência, nas hipóteses acerca das origens do Grande Zimbábue.

O período em questão relaciona-se a uma aceleração nos processos de ocupação colonial,

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 37



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

exploração de recursos naturais e mão de obra, e expropriação de terras na região entre os rios

Limpopo e Zambeze por invasores europeus, em especial após a Conferência de Berlim (1884) que

oficializou  a  “partilha”  ou  “roedura”  do  continente  africano.  Cecil  Rhodes,  o  “magnata”  da

mineração, primeiro ministro da Colônia do Cabo (atual África do Sul) entre 1890 e 1896, e um dos

principais  articuladores  do colonialismo britânico no final  do século XIX, encabeçou a invasão

colonial  do  planalto  zimbabuano  na  década  de  1890.  Ancorado  em  ideias  racistas  que

pressupunham  a  superioridade  anglo-saxônica  e  seu  direito  de  governar  as  chamadas  “raças

inferiores”, e com a intenção político-econômica de estabelecer domínios britânicos da Colônia do

Cabo, ao sul da África, ao Cairo (Egito), no norte, Rhodes e sua companhia particular de exploração

e comércio, a British South Africa Company (BSAC), estabeleceram, com autorização e concessão

do governo britânico, controle colonial sobre uma região posteriormente designada de Rodésia do

Sul. Para tanto, Rhodes e seus associados forçaram o chefe dos ndebele, Lobengula, a aceitar um

tratado de amizade em troca de armamentos, o que, na prática, e sem o conhecimento de Lobengula,

implicava na abertura do território ndebele (e de outros territórios adjacentes) e na submissão de seu

povo, além da exploração de metais e minerais preciosos, ao domínio britânico. Os territórios até

então ocupados pelas chefaturas ndebele eram cobiçados pelos colonizadores pela possibilidade de

existirem  amplos  depósitos  de  ouro  ou  outros  metais  preciosos,  de  forma  semelhante  ao  que

ocorrera  mais  ao  sul,  nos  territórios  sul-africanos,  onde,  desde  as  décadas  de  1860  e  1870

explorava-se  ouro  e  diamantes.  A  despeito  dos  protestos  de  Lobengula,  que  enviou  diversos

emissários  à  Inglaterra  para  negociar  a  anulação  do tratado,  o  governo britânico  reconheceu  a

concessão do território a Cecil Rhodes e à BSAC. Municiado da carta de concessão do governo

britânico, Rhodes organizou a chamada “coluna pioneira”, um grupo de aventureiros e exploradores

europeus que marcharam rumo ao território ao norte do rio Limpopo e ocuparam efetivamente em

nome do Império Britânico (MLAMBO, 2010, p. 40-44).

A invasão britânica levou ao colapso das chefaturas ndebele, especialmente a partir de 1893,

quando o administrador da BSAC, Leander Starr Jameson, sob o pretexto de repelir  um ataque

ndebele sobre uma comunidade shona nas imediações de Fort Victoria (atual Masvingo), organizou

um contra-ataque ao assentamento principal dos ndebele, Bulawayo, levando à destruição e à fuga

de Lobengula. A destruição do poder ndebele levou à consolidação da autoridade britânica e da

administração colonial  na região,  com o reconhecimento  da nova colônia de Rodésia  em 1898

(MLAMBO, 2010, p. 45). Convém destacar que esse processo foi amplamente questionado pelas

comunidades ndebele e shona no planalto zimbabuano, especialmente por meio de movimentos de

resistência armada conhecidos como Chimurenga (entre os shona) ou Umvukela (entre os ndebele)

em 1896. Diversas causas levaram ao movimento, dentre os quais: os processos de interferência

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 38



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

colonial nas formas tradicionais de organização social e econômica entre os shona, incluindo sua

participação  em redes  de  comércio  com o litoral;  expropriação  de  terras  outrora  ocupadas  por

comunidades  shona  e  ndebele,  por  meio  da  implementação  de  propriedades  privadas;  taxação

adicional de impostos coloniais sobre a população nativa; uso da violência policial para manter a

ordem colonial, incluindo a arregimentação de policiais africanos, conhecidos como Polícia Nativa

(Native Police); e, especialmente entre os ndebele, os ressentimentos pela destruição de sua unidade

política e o contínuo confisco de gado e expropriação de terras. Na Matabelelândia, a Chimurenga

perdurou de  março a  dezembro daquele  ano,  provocando perdas  consideráveis  à  administração

britânica;  na  Mashonalândia,  as  lutas  continuaram  até  outubro  de  1897.  Entre  suas  principais

lideranças,  encontravam-se  sacerdotes  e  profetas  tradicionais,  conhecidos  entre  os  shona  como

“svikiro” ou “mhondoro”, a exemplo de Nehanda Nyakasikana, e que, responsáveis por rituais de

incorporação ou possessão de espíritos ancestrais (PANSERA, 2017, p. 194), acreditavam que a

presença branca havia sido a causa de sofrimentos como o trabalho forçado, a cobrança de impostos

e os castigos corporais, além de calamidades naturais como pragas de gafanhotos e pestes bovinas.

A repressão britânica levou a centenas de guerreiros mortos, e à prisão e execução das principais

lideranças do movimento (CHANAIWA, 2010).

A  partir  da  década  de  1890,  diversas  expedições  de  caráter  arqueológico,  histórico-

geográfico ou etnográfico rumo ao planalto zimbabuano foram patrocinadas por Cecil Rhodes e

pela British South Africa Company, amplamente interessados na exploração de minérios a serem

localizados no processo de implementação da administração colonial. Uma dessas expedições foi

liderada pelo explorador britânico James Theodore Bent (1852-1897), um arqueólogo amador com

experiência  prévia  de  pesquisa  de  campo nas  ilhas  gregas  e  no  golfo  pérsico,  e  com interesse

particular  nas  origens  da  civilização  fenícia,  associando-as  à  península  arábica  e  à  região  do

Bahrein.  A expedição rumo ao Zimbábue foi patrocinada pela  BSAC, pela  Royal Geographical

Society e pela British Association for the Advancement of Science, e envolveu uma exploração das

ruínas  de  pedra  no  Grande  Zimbábue,  assim  como  de  complexos  menores  localizados  na

Mashonalândia. O resultado de suas investigações, um misto de relato de viagem e compilado de

informações  arqueológicas  derivadas  da  exploração  dos  complexos  de  pedra  no  planalto

zimbabuano, foi publicado em 1892 em um volume intitulado The Ruined Cities of Mashonaland,

que incluía, ainda, capítulos de autoria de Robert McNair Wilson Swan, engenheiro responsável

pela medição e mapeamento das ruínas. 

Além das investigações arqueológicas, Bent afirma que seus relatos se ocupam de “estudar a

raça que agora habita a região, além do mais pois empregamos mais de cinquenta deles durante

nossas escavações no Zimbábue […] e tivemos contato muito próximo com a maior parte dos seus

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 39



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

chefes”  (BENT,  1895,  p.  31).  Caracterizando  as  populações  no  planalto  como  “Makalanga”,

considera-os  como  descendentes  do  antigo  Monomotapa,  e  ainda  “uma  raça  Abantu  [Banto],

semelhante aos Zulus, ainda que uma vertente mais fraca cujos dias estão contados” (BENT, 1895,

p. 33); e seus chefes, mesmo que utilizando referências à autoridade mais antiga e centralizada do

Monomotapa, foram descritos por Bent como parte de uma “comunidade fragmentada, da mesma

forma como todas as comunidades nativas fazem depois de uma geração, rumo a um estado de

desintegração sem solução” (BENT, 1895, p. 33). Desta forma, logo nas primeiras páginas de seu

relato, Bent esforça-se em caracterizar as populações nativas que habitavam o planalto zimbabuano,

em especial os kalanga, a partir de um vocabulário de degenerescência racial, apresentando-as como

fadadas à fragmentação sociopolítica e extinção; ou, ainda, destinadas à destruição mútua, já que,

“os nativos, vivendo da sua forma nas vilas às colinas […] constantemente envolvem-se em guerras

intertribais, roubando suas mulheres e gado quando surge a oportunidade e nunca sonhando em se

unir contra um inimigo em comum” (BENT, 1895, p. 43). Essas narrativas eram recorrentes nos

discursos coloniais produzidos no final do século XIX, com o objetivo de justificar ou legitimar a

apropriação de vastos territórios por colonizadores europeus sob a alegação de que as comunidades

africanas estavam destinadas a desaparecerem ou se autodestruírem sem a tutela,  descrita como

justa  e  benevolente,  dos  europeus.  Bent  reforçou  essa  caracterização  das  comunidades  shona

alhures, em uma publicação na Scottish Geographical Magazine em 1892:

[As populações da Mashonalândia] são um povo nativo oprimido e empobrecido, atacado pelos Zulus, por um

lado liderados por Lobengula, e por outro lado por Gungunyana. Eles agora vivem entre as rochas e cavernas

nas montanhas, para onde fogem diante da aproximação do inimigo, e presenciam a destruição de seus lares e

o roubo de seu gado. Eles são uma raça que obviamente conheceu dias melhores, mantendo em si os traços de

uma  civilização  superior  nas  suas  habilidades  metalúrgicas,  na  sua  escultura  e  ornamentação,  nos  seus

instrumentos musicais e muitas outras coisas. […] Dessa forma, eu creio, podemos sem sombra de dúvida

considerar os Makalanga de hoje como descendente diretos da poderosa tribo Monomotapa, a qual dominou

essa região por séculos antes da ascensão dos poderosos Zulus, que aniquilarem a quase-civilização existente

aqui pouco tempo depois dos portugueses redescobrirem essa região no final do século XV (BENT, 1892, p.

534-535).

Ainda que reconhecendo que o intelecto dos kalanga fosse “acima do nativo comum”, Bent

relaciona as capacidades físicas e intelectuais dessas populações à presença de uma “gota de sangue

semita em suas veias” (BENT, 1895, p. 56). Dessa forma, ao discutir sobre a racialidade dos shona

kalanga, Bent enreda uma das suas principais hipóteses  ao tratar, posteriormente, das origens do

Grande Zimbábue: a suposta influência de povoações semitas que, ao longo do tempo, teriam se

misturado às populações nativas para dar origem aos kalanga. Assim, descreve os kalanga como

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 40



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

“decididamente bonitos, e muito diferentes dos negros exceto pela [cor da] pele; muitos deles tem

uma  aparência  decididamente  árabe  […]”  (BENT,  1895,  p.  56),  exemplificada  pelos  “narizes

arqueados, lábios finos, e um tipo usualmente refinado de semblante” (BENT, 1895, p. 66). O que

se  observa  aqui,  bem  como  nos  quadros  explicativos  de  Theodore  Bent  acerca  do  Grande

Zimbábue,  é  uma  tentativa  de  associar  realizações  técnicas  ou  tecnológicas  produzidas  por

sociedades africanas – nesse caso, complexos de pedra construídos para uma elite shona entre os

séculos  XIII  e  XV  –  com  supostos  invasores  estrangeiros  de  pele  mais  clara,  negando  ou

invisibilizando os passados africanos para, assim, justificar ou legitimar uma contemporaneidade

marcada pela expansão do colonialismo e a apropriação de territórios por europeus.

Ao  tratar  sobre  as  ruínas  do  Grande  Zimbábue,  e  demais  descobertas  arqueológicas

realizadas nas imediações do complexo, Theodore Bent reforça sua crença nas origens semíticas, e

especificamente nas influências árabes e fenícias sobre a sociedade responsável pela construção

daqueles conjuntos de pedra. Para Bent, era evidente que “uma raça pré-histórica construiu as ruínas

dessa região […], uma raça semelhante aos míticos habitantes da Grã Bretanha e da França que

construíram Stonehenge e Carnac, uma raça que continuou em posse até o alvorecer da história” e

que,  eventualmente  “foi  influenciada  e  talvez  absorvida  pelas  organizações  mais  poderosas  e

estáveis dos semitas” (BENT, 1895, p. 222). Outro exemplo da atribuição de origens semíticas ou

fenícias encontram-se nas explicações fornecidas por Bent acerca das oito estátuas de pássaros em

pedra-sabão localizadas no complexo: para o explorador britânico, as peças seriam “muito próximas

à [deusa] Astarte dos assírios ou Vênus, e representa o elemento feminino na criação. Pássaros

semelhantes  eram consagrados a Astarte  entre  os fenícios  e eram frequentemente  representados

como empoleirados nos seus santuários” (BENT, 1895, p. 184-185). Além do mais, caracterizando

os  pássaros  como  representações  de  “abutres”,  sugere  que  trata  de  uma  “distinta  influência

semítica” (BENT, 1895, p. 188) e enfatiza que “encontramos o abutre como o totem de uma tribo

do sul da Arábia no tempo da supremacia Himiarita, e era adorado lá como o deus Nasr” (BENT,

1895, p. 186). Da mesma forma, a presença de entalhes identificados por Bent como “rosetas” em

pilares de pedra no Grande Zimbábue atestariam para as influências semíticas, já que “a roseta é

outro símbolo distintamente fenícios utilizado para indicar o sol” (BENT, 1895, p. 189).

Convém  mencionar  que,  nas  últimas  décadas,  a  historiografia  africana  e  africanista

demonstrou que,  diferentemente  do que pressupunham arqueólogos e historiadores  coloniais  do

século XIX como Theodore Bent, as estátuas de pedra-sabão representando pássaros e localizadas

nas  ruínas  do  Grande Zimbábue  correspondiam a  elementos  simbólicos  e  religiosos  da  cultura

shona, em especial a crença na força da ancestralidade. Com base em documentos escritos e nas

tradições  orais,  chegou-se  a  um  consenso  de  que  essas  estátuas  representam  aves  de  rapina,

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 41



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

possivelmente águias que, nas culturas shona do planalto  zimbabuano, eram consideradas como

mensageiros entre o mundo humano e o mundo espiritual. Nas crenças shona, uma águia conhecida

como “pássaro dos céus” (shiri ya denga) é descrita como a produtora de raios, ou ainda “a agulha

que conecta os céus e a terra”, portanto, atuando de forma mediadora entre o divino e o humano.

Nas religiosidades tradicionais shona, os espíritos ancestrais agem de forma paralela: os espíritos

refletem a importância política do ancestral quando estava vivo, de modo que os espíritos de chefes

mortos  continuam responsáveis  pela  proteção  de  sua  comunidade,  em especial  de  calamidades

naturais ou epidemias. Desvinculados de seus corpos físicos, são capazes de voar livremente como

pássaros. Dessa forma, as estátuas de pedra-sabão localizadas nas ruínas do Grande Zimbábue “são

claramente uma metáfora para o papel intercessório dos ancestrais reais” (HUFFMAN, 1985, p. 70),

representando os espíritos de chefes mortos possivelmente evocados para proteção da comunidade

contra desastres e epidemias, ou ainda para proteger os chefes ainda vivos.

Outros objetos localizados nas ruínas do Grande Zimbábue reforçariam, na perspectiva de

Theodore  Bent,  as  suas  origens  “semíticas”.  Um  exemplo  disso  eram  as  tigelas  de  pedra

encontradas no sítio arqueológico e que “representavam em sua borda externa uma cena de caça; é

cuidadosamente entalhada,  e tem em vários pontos uma grande semelhança com objetos de arte

produzidos pelos fenícios” (BENT, 1895, p. 196). Os entalhes nos vasilhames de pedra, compostos

por “uma procissão de animais africanos tratados em um estilo fenício” (BENT, 1895, p. 197), além

de outras peças, ao exemplo de gongos de ferro ou armas, não poderiam ser de origem africana,

visto que, no argumento de Bent, “nada como isso jamais saiu de uma oficina nativa, e os padrões

das azagaias ou das lanças e pontas de flecha são provavelmente de grande antiguidade” (BENT.

1895, p. 211). Na visão de Theodore Bent, uma das principais evidências das origens externas do

Grande Zimbábue residiria no formato elíptico das suas áreas religiosas, o qual, seria “uma forma

de templo localizada em Marib, o antigo Sabá, e a capital do reino de Sabá na Arábia, e no castelo

de Nakab al Hajar, também nessa região” (BENT, 1895, p. 105). Como se sabe, a associação com o

reino de Sabá, e especialmente com as narrativas bíblica do Rei Salomão e do Ofir, já transpareciam

nos relatos de cronistas e viajantes portugueses desde o século XVI, muitos dos quais, ao exemplo

de João de Barros, utilizados por Bent como fontes históricas. Os relatos de Bent atualizam esses

preceitos utilizando argumentos que relacionavam os povos sabeus (historicamente localizados no

sul da península arábica, no atual Iêmen), com as culturas fenícias e, por sua vez, atribuindo uma

origem externa às ruínas do Grande Zimbábue.

Por fim, outro elemento apontado por Bent como sintomático da influência semítica seria a

ausência de um cemitério nas imediações, o qual “teria um paralelo com a Arábia na Antiguidade

[…] onde acres e acres de elevações contem milhares de túmulos e nenhum vestígio de cidades nas

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 42



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

imediações” (BENT, 1895, p. 121). Os únicos túmulos localizados por Bent foram “restos nativos

que encontramos  em abundância,  e  um pequeno cemitério  de cerca  de vinte  túmulos  de pedra

robusta empilhada sobre os corpos, há dez milhas do [Grande] Zimbábue” (BENT, 1895, p. 121): o

distanciamento  desses  sepulcros  possivelmente  está  relacionado  às  crenças  shona  acerca  da

ritualística fúnebre, que considera os túmulos como espaços a serem temidos e reverenciados, em

especial por meio de rituais de purificação que utilizam água e bebidas fermentadas, conhecidos

como  doro remvura, realizados  poucos dias  após  o enterro  (SHOKO, 2007),  e  o  kurova guva,

realizado cerca de um ano após o sepultamento, e que consiste no “retorno” ritualístico do espírito,

ou dos restos fúnebres, à residência de sua família, para assim transformar o morto em ancestral e

garantir “um lugar definitivo na hierarquia familiar e comunitária” (PANSERA, 2017, p. 287-288).

Conforme destaca Gonçalves (2004), a chamada “hipótese fenícia” acerca das origens do

Grande Zimbábue era intrincada e bem mais ampla do que os debates levantados pelos arqueólogos

do  período.  Em  partes,  a  “hipótese  fenícia”  derivava  de  interpretações  do  Velho  Testamento,

especialmente  “a  conversão  em  grupos  raciais  dos  descendentes  dos  filhos  de  Noé”

(GONÇALVES,  2004,  p.  99).  Como  se  sabe,  desde  o  período  tardo-medieval  difundia-se,  no

pensamento cristão, o mito da “maldição de Cam”, mediante o qual Cam, um dos filhos de Noé,

teria sido condenado à servidão e obediência aos seus irmãos após ter presenciado seu pai nu e

embrigado; esse argumento foi utilizado, durante muito tempo, para justificar a escravização de

africanos, considerados como descendentes de Cam (MACEDO, 2001). Os fenícios, categorizados

em algumas interpretações da narrativa bíblica seriam os descendentes de outro filho de Noé, Sem,

e portanto, na condição de semitas, superiores aos herdeiros de Cam; dessa forma, “a ideia de que as

construções  eram  semíticas  dispensava  uma  referência  precisa  a  um  povo  específico”

(GONÇALVES, 2004, p. 99), daí as referências intercaladas de Theodore Bent a origens fenícias e

árabes, ou “semitas” em um sentido amplo. 

Essas narrativas de caráter moral ou religioso eram atualizadas nos contextos coloniais do

último do quartel do século XIX. Isso porque, ao afirmar as supostas origens semíticas do Grande

Zimbábue – hipótese que, como se viu, foi derrubada pela historiografia recente, que confirmou as

origens  shona  do  complexo  –  Theodore  Bent  reforçava  a  crença  na  incapacidade  de  povos  e

sociedades  africanas,  invisibilizando  ou  marginalizando  seu  passado  em torno  da  ideia  de  um

passado semítico  que,  associado  em especial  ao  mundo mediterrâneo,  reiterava  as  políticas  de

ocupação  colonial  branca  no  planalto  zimbabuano.  Povos  semitas  no  passado,  povos  anglo-

saxônicos ou britânicos no presente:  as narrativas de Bent, assim como de muitos outros de seus

contemporâneos, esforçavam-se para legitimar a invasão colonial com base no argumento de que,

em  um  passado  remoto,  outros  povos  invasores  colonizaram  o  planalto  zimbabuano,  levaram

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 43



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

civilização e progresso técnico/tecnológico ao continente africano. Bent mobilizava esse argumento

em um momento  no  qual  o  Estado  colonial,  estruturado  em torno  da  violência  colonial  e  do

racismo, da expropriação de terras ancestrais e exploração de mão de obra africana, negava direitos

políticos  e  civis  às populações  no continente  africano,  dentre  os quais,  o  direito  à  história  e à

memória.  Assim, ao afirmar um passado não-africano para o Grande Zimbábue, esses discursos

coloniais sugeriam que “a colonização da Rodésia e a subjugação dos Banto poderia ser justificada

com  base  de  que  os  britânicos  estariam  repatriando  um  território  anteriormente  branco,  e

reestabelecendo a civilização” (TANGRI, 1990, p. 295). 

Tendo esse objetivo em mente, Cecil Rhodes e sua BSAC patrocinaram diversas expedições

com o objetivo de escavar ruínas zimbabuanas para reforçar o mito de um passado semita na região

– e, eventualmente, identificar possíveis jazidas de minérios ou outras riquezas a serem exploradas.

Os diversos relatos e narrativas produzidas acerca do Grande Zimbábue na segunda metade do

século  XIX contribuíram para  a  ideia  de  que  o  planalto  zimbabuano,  assim como no  passado

longínquo, ainda possuía ricos depósitos de ouro, a serem explorados pelos colonizadores europeus;

com efeito, panfletos publicados pela BSAC na virada dos anos de 1890 reforçavam a crença no

mito do Ofir, para assim atrair investidores europeus e incentivar a vinda de trabalhadores brancos

para a região. A ideia de um “Eldorado africano”, contudo, começou a perder forças ao longo da

última década do Oitocentos, quando ficou mais evidente que, diferentemente do que ocorria no sul

da África, onde a exploração de ouro e diamantes ocupava lugar central na economia colonial, o

território zimbabuano não possuía os recursos minerais que se esperava, levando os colonizadores

britânicos a redirecionar seus interesses para a exploração da terra e os investimentos no capitalismo

agrário  (MLAMBO, 2010).  Os processos  de  expropriação  das  terras  nativas,  iniciados  desde  a

“coluna pioneira” de Rhodes em 1890, se intensificaram nos decênios seguintes, em especial pela

criação de novos impostos voltados a forçar africanos para longe de suas terras ou pela criação de

um sistema de reservas que confinava e segregava a população nativa a uma parte pequena do

território (NYAMBARA, 2001).

H. Rider Haggard e Elissa, or the Doom of Zimbabwe

Narrativas  como  aquelas  produzidas  por  Theodore  Bent,  assim  como  diversos  de  seus

contemporâneos que reforçavam a “hipótese fenícia” ou o mito das origens semíticas do Grande

Zimbábue,  contribuíam  para  a  invisibilização  dos  passados  africanos  e,  consequentemente,

alinhavam-se com as práticas políticas coloniais que, a partir da segunda metade do século XIX,

voltavam-se à exploração da mão de obra e expropriação de terras  africanas.  Theodore Bent  e

outros historiadores daquele momento enquadravam-se num paradigma que Carlos Lopes (1995)

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 44



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

designou de “inferioridade africana”, isto é, responsáveis por fornecer uma “interpretação simplista

e  reducionista”  das  experiências  históricas  de  sociedades  africanas,  caracterizando-as  como

ausentes de “fatos históricos antes da colonização” (LOPES, 1995,  p. 21-22). Naquele contexto,

marcado pela formação da História enquanto campo disciplinar,  diversos historiadores coloniais

reforçavam a ideia de que a história africana iniciaria apenas com a expansão ultramarina europeia;

devido à pressuposição da ausência de documentação escrita,  as sociedades e culturas africanas

seriam de interesse etnográfico, linguístico ou folclorístico, mas de pouco interesse histórico. Essas

interpretações estavam profundamente entrelaçadas ao colonialismo – e às vezes, como no caso de

Theodore Bent, diretamente vinculadas ou patrocinadas por agentes coloniais –  dicotomizando as

sociedades africanas (tradicional versus moderno, oral versus escrito, civilizado versus “primitivo”

etc.)  e,  por  extensão,  reforçando  a  “necessidade  de  civilizar  o  africano,  modelando-o,  mesmo

esteticamente, ao que é considerado superior” (LOPES, 1995, p. 22).

Outras narrativas  acerca das origens semíticas  do Grande Zimbábue foram disseminadas

pela literatura do período, especialmente em romances produzidos por escritores de língua inglesa.

Segundo Daniel Tangri (1990), um dos primeiros textos literários a tratar sobre as ruínas do Grande

Zimbábue foi o The Ruined Cities of Zululand, do militar Hugh Mulleneux Walmsley, um misto de

romance aventuresco e narrativa de viagem publicado originalmente em 1869, o qual reforçava

diversos preconceitos  raciais  do período, especialmente  ao caracterizar  as populações  da África

meridional como “inferiores” e “primitivas”. Além disso, reiterava a ideia de que as ruínas de pedra

no planalto zimbabuano eram relíquias de uma “antiga raça de colonizadores” (TANGRI, 1990, p.

294), e que as antigas minas de ouro haviam servido ao rei Salomão, retomando, portanto,  um

imaginário difundido pelo menos desde os relatos deixados por cronistas portugueses no século

XVI e XVII: a crença no mítico Ofir, fonte das riquezas do reino de Salomão. Como se viu, essa

hipótese persistiu pelo menos até o século XIX, de modo que diversas narrativas acerca do planalto

zimbabuano ancoravam-se na expectativa de encontrar o Ofir e suas minas de ouro. Em suma, The

Ruined Cities of Zululand  refletia duas principais tendências presentes nos discursos coloniais do

período:  a  crença  na  incapacidade  das  sociedades  africanas  em produzir  obras  arquitetônicas  e

deixar legados como o Grande Zimbábue; e a associação entre o planalto zimbabuano, as ruínas de

pedra e antigos invasores/colonizadores semíticos.

Exemplo  dessas  tendências  encontra-se  em  Elissa,  or  the  Doom  of  Zimbabwe (1900),

romance  histórico  de  autoria  de  H.  Rider  Haggard  (1856-1925).  Considerado  como  um  dos

principais  articulistas  do romance de aventura no final  do século  XIX, a  trajetória  de Haggard

evidencia uma série de conexões com a expansão do colonialismo britânico no sul da África: na sua

juventude, na década de 1870, atuou na administração colonial na Colônia de Natal e, por um breve

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 45



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

período, na Colônia do Transvaal; posteriormente, deixou o serviço público para gerir uma fazenda

de avestruzes no Transvaal, deixando o sul da África apenas no início dos anos de 1880, em um

contexto marcado por conflitos entre britânicos e bôeres pelo controle do território transvaalense.

Após retornar à Inglaterra, Haggard inseriu-se no campo literário, produzindo romances de aventura

ambientados  no  continente  africano  e,  de  um modo  geral,  protagonizado  por  homens  (jovens,

brancos)  que  se  lançam  ao  interior  da  África  em  busca  de  riquezas  ou  civilizações  perdidas.

Haggard transformou-se em uma celebridade literária com a publicação de King Solomon’s Mines

(1885) e  She,  a  History of  Adventure (1887),  romances  aventurescos  que,  muito  possivelmente

inspirados pela “controvérsia do Zimbábue”, enredavam a hipótese de civilizações esquecidas na

África Central as quais, em contato com africanos, teriam entrado em decadência. Por meio de seus

romances aventurescos, Haggard deixava evidente um ávido engajamento com a manutenção do

colonialismo britânico no sul da África, imaginando-o como uma força benevolente que levaria

civilização e justiça aos territórios coloniais; em seus romances, a África era idealizada como um

continente repleto de oportunidades econômicas para aqueles poucos homens bravos que deixavam

a metrópole para trás e encaravam vivências aventurescas e de riscos em nome do Império Britânico

(MCCLINTOCK, 2010).

Elissa não foi o primeiro texto no qual Haggard discutiu as origens e o abandono do Grande

Zimbábue,  reiterando  diversas  das  ideias  levantadas  por  Karl  Mauch,  Theodore  Bent  e  outros

contemporâneos.  Isso  porque,  alguns  anos  antes,  Haggard  prefaciou  o  livro  Monomotapa

(Rhodesia):  Its Monuments, Its History from the Most Ancient  Times to the Present  (1896), do

historiador sul-africano Alexander Wilmot. Em nota introdutória, Wilmot afirma que Monomotapa

foi o resultado de pesquisas acerca da “história do maravilhoso país de Monomotapa, o Ofir do Rei

Salomão,  e  a  terra  marcada  como ‘rica  em ouro’  nos  mapas  do século  dezesseis  e  dezessete”

(WILMOT, 1896, p. vii), sob o patrocínio de “Sr. Rhodes” e de sua companhia. Dividido em três

partes,  Monomotapa dedica-se ao estudo dos três grupos que, na perspectiva de Wilmot e muitos

dos seus contemporâneos, teriam sucessivamente colonizado o planalto zimbabuano no passado:

fenícios,  árabes  e  portugueses,  concluindo  que  “não  há  nenhuma  dúvida  que  ambos  os

colonizadores fenícios e árabes misturaram-se com a população [nativa] por meio de casamentos.

Os  Mashonas  [shona]  ainda  utilizam na  sua  cerâmica  um padrão  de  ornamentos  oriundos  dos

tempos fenícios e dos monumentos e cultos fenícios” (WILMOT, 1896, p. 119). O ponto de partida

de Haggard no prefácio à obra de Wilmot concerne à representação do sudeste africano como uma

região  inexplorada,  habitada  por  animais  selvagens  e  populações  racialmente  condicionadas  à

autodestruição: “até anos recentes suas regiões inexploradas haviam gerado, desde o início, nada

exceto  feras  selvagens  e  homens  negros  quase  tão  selvagens,  os  quais,  por  anos  incontáveis,

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 46



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

seguiram seu caminho de destruição” (HAGGARD, 1896, p. xiii). Nesse ponto, é possível observar

as marcas de um dos elementos mais recorrentes nos discursos colonialistas produzidos no século

XIX, o chamado “mito das terras vazias”, a saber, a ideia de que o continente africano encontrava-

se permeado por vastos territórios destituídos de ocupação humana ou por “povos colonizados” que

“não habitam a história propriamente dita, mas existem num tempo permanentemente anterior no

espaço  geográfico  do  império  moderno  como  humanos  anacrônicos,  atávicos,  irracionais”

(MCCLINTOCK, 2010, p. 58).

Assim,  Haggard  enfatiza  o  aspecto  civilizador  gerado pela  expansão colonial,  capaz  de

engendrar o desenvolvimento econômico e político da região. Haggard não possui dúvidas de que

“a existência de grandes ruínas nos territórios conhecido como Matabele e Mashonalândia” deriva

de uma “raça de homens civilizados” (HAGGARD, 1896, p. xviii). Em sua narrativa, as ruínas do

Grande Zimbábue representam um passado de civilizações perdidas de origens semíticas, as quais

teriam sido subsequentemente substituídas por “uma nova incursão de bárbaros”, “provavelmente

esses  selvagens  eram  dos  setores  Zulus  da  raça  Banto”  (HAGGARD, 1896,  p.  xviii).  Em

conformidade à hipótese reiterada por Theodore Bent, Haggard apresentava-se como um fervoroso

adepto das origens fenícias do Grande Zimbábue, de modo a perpetuar aos leitores a premissa de

um passado semítico em solo africano e, simultaneamente, alertá-los aos riscos representados por

aquelas que eram consideradas como raças inferiores. Em sua perspectiva colonialista, Haggard vai

ainda mais longe, categorizando os fenícios como “uma raça aventureira, os ingleses do mundo

antigo”, ainda que “sem a honra inglesa” (HAGGARD, 1896, p. xvii). 

A premissa política dessas narrativas articulava-se a um objetivo comum a muitos homens

engajados com a expansão colonial na África meridional: o esforço em erigir simbolicamente um

passado e uma identidade branca para o continente africano, para assim justificar e legitimar suas

ambições coloniais e simultaneamente recusar a história da África negra e negar a identificação de

africanos com seus territórios (DUESTENBERG, 2015). Na visão de Haggard, a saga dos fenícios

na Antiguidade tornava-se paralela ao colonialismo britânico no século XIX e à exploração da mão

de obra africana, na medida em que a busca por minérios demandava “o auxílio do trabalho nativo,

que  necessitava  a  constante  presença  e  supervisão  de  um vasto  número de homens  armados  e

civilizados” (HAGGARD, 1896, p. xviii). Contudo, se os fenícios eram descritos como precursores

da  presença  britânica  na  região,  o  prefácio  embebia-se  em  certas  preocupações  políticas

concernentes à manutenção do colonialismo: à imagem da opulência e da grandiosidade gerada pela

exploração dos recursos naturais na região, o letrado contrapunha a sombra de impérios arruinados

devido  às  resistências  nativas,  afinal,  os  fenícios  “vieram,  ocuparam  e  construíram,  e  então

desapareceram, provavelmente em alguma forma violenta e repentina, possivelmente provinda de

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 47



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

alguma insurreição de seus escravos” (HAGGARD, 1896, p. xix). O tema da “queda” do Grande

Zimbábue e o risco apresentado pelas insurreições nativas foram retomados por Haggard alguns

anos após a publicação de Monomotapa, no romance histórico Elissa, em um contexto que, como se

viu, os avanços do colonialismo deparavam-se com as resistências dos shona e ndebele.

A trama de  Elissa ambientava-se “há três mil anos atrás” (HAGGARD, 1900, p. 232) em

Zimboe, cidade explicitamente identificada por Haggard como o Grande Zimbábue, e caracterizada

pelo letrado como uma espécie de colônia fenícia na Antiguidade: com base nos textos de Wilmot e

Bent, Haggard afirma aos seus leitores que se trata do “Zimbábue fenício […] uma cidade fenícia

no interior, ou pelo menos uma cidade cujos habitantes eram de uma raça que praticava os costumes

fenícios  e  adorava  as  divindades  fenícias”,  construída  por  “homens  civilizados  no  coração  da

África”  (HAGGARD,  1900,  p.  67).  Neste  cenário,  Haggard  apresenta  o  elemento  central  do

romance: uma história de amor entre o príncipe israelita Aziel, descrito como descendente do rei

Salomão e de uma princesa egípcia, e a fenícia Elissa, sacerdotisa da deusa Baaltis e filha de Sakon,

o governador da cidade de Zimbábue. Além dos contrastes religiosos, o amor de Aziel e Elissa é

ameaçado pela ira de Ithobal, um poderoso rei local descendente de fenícios e africanos, e que

ameaça atacar o Zimbábue para forçar Elissa a se tornar sua esposa. A trama encerra-se com as

mortes de Elissa, que se sacrifica para salvar Aziel, e de Ithobal, cujos guerreiros nativos invadem e

destroem a cidade  de  Zimbábue,  deixando para  trás,  no desfecho,  apenas  “uma desolada  torre

acinzentada de pedra e, abaixo dela, os ossos destruídos dos homens” (HAGGARD, 1900, p. 232).

Ao descrever a cidade, Haggard possivelmente recuperou elementos presentes nos relatos de

Theodore  Bent,  cuja  obra  possuía  mapas  das  ruínas  e  ilustrações  que  visavam  reconstituir  o

complexo arquitetônico, bem como a crença de que o Grande Zimbábue identificava-se com o “Ofir

dourado da Bíblia” (HAGGARD, 1900, p. 69). A “Grande Cidade” (HAGGARD, 1900, p. 70) era

descrita como epicentro da exploração do ouro, frequentemente mencionado ao longo do romance

tanto sob a forma de moeda de troca quanto na ornamentação de seus personagens. Cercada por

muralhas de pedra, Haggard descreve as “torres de observação, alternando com monólitos pontudos

e  colunas  de  pedra-sabão  suportando  abutres,  emblemas  rudemente  esculpidos  da  Baaltis”

(HAGGARD,  1900,  p.  102);  em  outra  parte  da  cidade,  encontravam-se  as  “casas  de  telhado

achatado,  cercadas  por uma muralha dupla,  e para além dessas haviam milhares  de cabanas  de

palha, no formato de colmeias de abelha, onde viviam os nativos da região, escravos ou servos da

raça fenícia” (HAGGARD, 1900, p. 101). Em contraste aos “comerciantes árabes, de longas barbas

ou  os  fenícios  com seus  barretes  pontudos”,  Haggard  ainda  descreve  os  “selvagens,  nus  com

exceção de suas cintas, e armados com grandes lanças, que observavam com espanto nas maravilhas

desse mercado dos homens brancos” (HAGGARD, 1900, p. 103). Dessa forma, ancorando-se em

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 48



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

estereótipos racistas, Haggard descreve as populações africanas como “primitivas” e “selvagens”,

presentes na narrativa literária apenas na condição de mão de obra servil daqueles que, na sua visão,

haviam construído o Grande Zimbábue.

Com efeito, a questão racial encontrava-se no cerne de  Elissa: em primeiro lugar, porque

seu antagonista, o rei Ithobal, era descrito como resultado da “mistura de raças”, sendo “o filho de

uma rainha Africana nativa, ou uma chefatura,  e um nobre fenício”; seu aspecto mestiço ficava

evidente na fisiognomia, pois detinha “nariz e maçãs-do-rosto de perfil Semítico, enquanto que os

olhos grandes, proeminentes, e os lábios espessos, sensuais, poderiam ser de igual certeza atribuído

ao negróide” (HAGGARD, 1900, p. 87-88). Na visão de mundo de Haggard, presente em diversos

de seus romances, a mestiçagem, considerada como um risco elevado para homens nos territórios

coloniais, seria responsável por produzir indivíduos instáveis e degenerados (SILVA, 2020). Nos

contextos coloniais do período, reforçava-se a ideia de que indivíduos mestiços encontravam-se em

uma zona intermediária em termos sociais, raciais e políticos, seriam destituídos de uma “harmonia

interna  ao  ser”,  e  por  integrarem uma sociedade que  diminuía  as  possibilidades  de mobilidade

social, enquadravam-se em uma espécie de “limbo jurídico”, uma identidade de entremeio, portanto

desclassificados enquanto sujeitos políticos e tampouco submetidos às leis nativas (MAMDANI,

1996, p. 19). Além disso, Ithobal seria responsável pela queda da cidade de Zimbábue, ao provocar

a invasão das “tribos selvagens dos arredores” e que, durante muito tempo “sofreram nas mãos […]

dos fenícios, que há séculos assentaram-se na região como comerciantes” (HAGGARD, 1900, p.

123). Assim, o ataque que levou à destruição do Zimbábue é descrito nos seguintes termos:

Era uma visão terrível e espantosa, essas hordas de guerreiros emplumados, suas lanças brilhando sob o sol

nascente, e suas faces ferozes iluminadas pelo ódio hereditário e o desejo de matança. Nunca Aziel tinha visto

tamanho espetáculo, tampouco ele poderia olhar sem temer a guerra, pois se fossem selvagens, esses inimigos

eram bravos como os leões de suas próprias planícies, e tinham prometido pela cabeça de seu próprio rei que

iriam derrubar as muralhas do Zimboe com suas mãos nuas, ou morrer até o último homem (HAGGARD,

1900, p. 214). 

Direta ou indiretamente, Haggard alinhava-se aos temores compartilhados pela elite colonial

e pelo colonato branco na Rodésia (Zimbábue) em meados da década de 1890, ao aludir aos riscos

apresentados pelas resistências e lutas africanas, a exemplo da Chimurenga ou Umvukela. Dessa

forma, além de negar as origens africanas do Grande Zimbábue, Haggard reitera sua percepção das

resistências africanas como riscos ao domínio europeu, enfatizando, aqui e alhures, a necessidade da

tutela colonial sobre as populações categorizadas como nativas, simultaneamente relegando-as a um

lugar específico pela sua incorporação à sociedade colonial: na condição de mão de obra, seja a

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 49



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

serviço de companhias europeias na mineração ou nas fazendas controladas pelo colonato branco.

Tanto o romance de Rider Haggard quanto a obra de Theodore Bent,  ao lado de outros

relatos acerca do Grande Zimbábue produzidos por viajantes, cronistas e exploradores europeus,

estavam  associados  à  construção  do  que  Valentim  Mudimbe  (2019)  designou  de  “biblioteca

colonial”,  ou  seja,  um conjunto  de  enunciados  discursivos  acerca  da  África  e  das  sociedades

africanas, reiteradamente embasados em referenciais eurocêntricos e colonialistas que inviabilizam

uma leitura plural e intercultural  do mundo. Além do mais, muitos desses textos formavam um

circuito  fechado  de  transmissão  de  estereótipos  e  imaginários  acerca  do  continente  africano,

reforçando ou atualizando mitos sobre os passados africanos: os relatos bíblicos do rei Salomão e o

mito  do  Ofir,  a  crença  no  Preste  João  ou a  “hipótese  fenícia”  ou  “semítica”  eram ideias  que

circulavam nesses discursos produzidos em temporalidades distintas,  mas comprometidos com a

expansão colonial  europeia na África austral.  Ao invisibilizar  os contextos africanos do Grande

Zimbábue, entre outras inovações técnicas e tecnológicas, esses textos contribuíam para a formação

de “uma cultura colonial” (BHABHA, 2013, p. 118) negando o direito à história e à memória para

populações africanas. Assim, os textos referenciados alinhavam-se a interesses da elite colonial nas

últimas décadas do século XIX: negar os direitos à terra, para estabelecer um controle mais efetivo

sobre a mão de obra africana, especialmente aqui dos shona e ndebele, desvinculando-a de suas

comunidades  ancestrais,  apartando-as  das  lideranças  tradicionais,  e  simultaneamente  negando

direitos políticos e sociais.

Considerações finais

Os processos de invasão colonial e “roedura” do continente africano intensificaram-se na

segunda metade do século XIX, especialmente a partir da Conferência de Berlim, que oficializou a

partilha da África entre as potências europeias, baseando-se, entre outras questões, no princípio da

“posse efetiva” dos territórios coloniais. Nesse contexto, também se intensificaram as formas de

marginalização e invisibilização da história das sociedades africanas, com o objetivo político de

justificar a expropriação de terras e a exploração contínua da mão de obra africana, utilizando-se,

como argumento, o princípio “civilizatório” relacionado no período ao Estado colonial.  Um dos

exemplos  desse  contexto  de  encobrimento  das  histórias  e  memórias  de  sociedades  e  culturas

africanas foi a negação das origens africanas no Grande Zimbábue, um conjunto arquitetônico em

ruínas localizadas no sudoeste do atual Zimbábue, região que se tornou alvo de práticas políticas

coloniais nas últimas décadas do Oitocentos, especialmente pela ação de companhias particulares

interessadas na exploração de metais preciosos, sobretudo de ouro, no controle do trabalho africano

e no incentivo à imigração de europeus.

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 50



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

No  entrelaçamento  de  narrativas  literárias  e  históricas,  produziu-se,  nesse  período,  a

chamada “hipótese fenícia” que atribuía origens semíticas às sociedades que construíram o Grande

Zimbábue, associando-as a supostos colonizadores que, na Antiguidade, teriam alcançado o planalto

zimbabuano para explorar ouro e o comércio na região. Além de negar a capacidade cultural de

sociedades  nativas  da  região,  essa  “hipótese  fenícia”  visava  legitimar  a  ocupação  daqueles

territórios  por  europeus,  sob  a  alegação  de  que  a  África  meridional  já  havia  sido,  no  passado

longínquo,  ocupada  e  colonizada  por  grupos  estrangeiros  de  pele  mais  clara.  Por  extensão,  as

narrativas que reforçavam a “hipótese fenícia” estavam ancoradas em ideias racistas, categorizando

as sociedades africanas do planalto, especialmente os shona (sobretudo os kalanga ou bakalanga),

como grupos “primitivos”  e  racialmente  “degenerados”,  fadados  à  autodestruição,  cujas  poucas

qualidades redentoras seriam resultado da miscigenação com povos invasores, tais como fenícios ou

árabes.

Os documentos analisados nesse artigo, especificamente The Ruined Cities of Mashonaland,

do explorador Theodore Bent, e o romance histórico Elissa, or the Doom of Zimbabwe, de H. Rider

Haggard,  defendiam  as  origens  semíticas  do  Grande  Zimbábue,  concatenando  e  sobrepondo

diversas outras concepções racistas acerca das sociedades shona, para justificar a ocupação colonial

daqueles territórios por invasores europeus, processos que, como se sabe, envolveram violências

físicas  e simbólicas  sobre as populações  africanas;  a desestruturação e fragmentação de formas

ancestrais de organização social, política e cultural; a expropriação de terras e exploração da mão de

obra africana; e a sistemática exclusão dos africanos de direitos políticos ou sociais, incluindo o

direito à terra. Por extensão, ao aludirem à decadência e queda do Grande Zimbábue, associada

nesses  discursos  às  invasões  de  “tribos”  africanas,  tais  documentos  reforçavam  temores,

compartilhados pela elite colonial e pelo colonato branco na África meridional, acerca dos riscos

representados pelas resistências e lutas de africanos diante do colonialismo, caracterizando-as como

sintomáticas  de  seu  aspecto  “primitivo”  e  “selvagem”.  Desprezando  evidências  das  origens

africanas do Grande Zimbábue, esses e outros discursos produzidos no final do século XIX e início

do século  XX produziram hipóteses  racistas  comprometidas  com a  manutenção  e  expansão do

colonialismo no continente africano, reforçando estereótipos raciais e enfatizando o Estado colonial

como vetor de civilização e progresso.

Referências

BANDAMA, F. et al. The Production, Distribution and Consumption of Metals and Alloys at Great 

Zimbabwe. Archaeometry, v. 58, pp. 164-181, 2016.

BARROS, João de. Da Ásia de João de Barros e Diogo do Couto. Lisboa: Régia Oficina 

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 51



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

Tipográfica, 1777.

BENT, Theodore. The ruined cities of Mashonaland; being a record of excavation and exploration 

in 1891. Londres: Longman’s, Green & Co., 1895.

BENT, Theodore. The tribes of Mashonaland and their origin. Scottish Geographical Magazine, v. 

2, n. 10, 1892, pp. 534-539.

BHABHA, Homi K. O Local da Cultura. Belo Horizonte: EdUFMG, 2013

CHANAIWA, David. Iniciativas e resistências africanas na África meridional. In: ADU BOAHEN, 

Albert. História Geral da África, v.VII: África sob dominação colonial, 1880-1935. Brasília: 

UNESCO, 2010, pp. 219-250.

DIAS, Manuel Nunes. Os portugueses no Índico Africano no século XVIII. Revista de História, v. 

23, n. 47, pp. 169-181, 1961.

DUESTERBERG, Susanne. Popular Receptions of Archaelogy: Fictional and Factual Texts in 19th 

and Early 20th Century Britain. Transcript, 2015.

FAGAN, Bryan Murray. As bacias do Zambeze e do Limpopo, entre 1100 e 1500. In:  NIANE, 

Djibril Tamsir (org.). História Geral da África: v. IV, África do século XII ao XVI. Brasília: 

UNESCO, 2010, pp. 591-622.

GONÇALVES, José Henrique Rollo. Quem construiu o Grande Zimbábue? Em torno do mito da 

incapacidade civilizadora dos povos africanos. Diálogos, v. 8, n. 1, pp. 79-106, 2004.

HAGGARD, H. Rider. Black heart and white heart: and other stories. Londres: Longmans Green, 

1900.

HAGGARD, H. Rider. Preface. WILMOT, Alexander. Monomotapa (Rhodesia): Its Monuments, 

Its History from the Most Ancient Times to the Present. Londres: T. F. Unwin, 1896.

HUFFMAN, Thomas N. Expressive Space in the Zimbabwe Culture. Man, v. 19, n. 4, pp. 593-612, 

1984.

HUFFMAN, Thomas N. The Rise and Fall of Zimbabwe. The Journal of African History, v. 13, n. 

13, pp. 353-366, 1972.

HUFFMAN, Thomas N. The Soapstone Birds from Great Zimbabwe. African Arts, v. 18, n. 3, pp. 

68-100, 1985.

KI-ZERBO, Joseph. Historia del Africa Negra, v. I. Madri: Alianza Editorial, 1972.

LOPES, Carlos. A pirâmide invertida: historiografia africana feita por africanos. Atas do Colóquio 

Construção e Ensino da História da África. Lisboa: Linopazes, 1995.

MACEDO, José Rivair. Os filhos de Cam: a África e o saber enciclopédico medieval. SIGNUM: 

Revista da ABREM, v. 3, pp. 101-132, 2001, 

MAMDANI, Mahmood. Citizen and Subjects: Contemporary Africa and the Legacy of Late 

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 52



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

Colonialism. Princeton: Princeton University Press, 1996.

MBOKOLO, Elikia. África Negra: história e civilizações. v. I. Salvador: EDUFBA, 2010.

MCCLINTOCK, Anne. Couro imperial: raça, gênero e sexualidade no embate colonial. Campinas: 

UNICAMP, 2010.

MLAMBO, Alois. A History of Zimbabwe. Cambridge: Cambridge University Press, 2010.

MUDIMBE, Valentim Y. A invenção da África: gnose, filosofia e a ordem do conhecimento. 

Petrópolis: Vozes, 2019.

MUSCALU, Ivana Pansera de Oliveira. "Da boa guerra nasce a boa paz": a expulsão dos 

portugueses do planalto do Zambeze - reino do Monomotapa, África austral (1693-1695). 

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Programa de Pós-Graduação em História da 

Universidade de São Paulo. Tese de doutorado em História, 2017.

MUSCALU, Ivana Pansera de Oliveira. “Donde o ouro vem”: uma história política do reino do 

Monomotapa a partir das fontes portuguesas (século XVI). Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências Humanas, Programa de Pós-Graduação em História da Universidade de São Paulo.  

Dissertação de mestrado em História, 2012.

NYAMBARA, P. S. The Politics of Land Acquisition and Struggles Over Land in the “Communal”

Areas of Zimbabwe: The Gokwe Region in the 1980s and 1990s. Africa, v. 71, n. 2, pp. 54-108, 

2001.

PANEGASSI, Rubens Leonardo. Naturalização do trato político e conservação das conquistas: o 

mito do Preste João e a linguagem política no Renascimento português. História (Unisinos), v. 23, 

n. 1, pp. 25-37, 2019.

PETERS, Karl. The Eldorado of the Ancients. Londres: Pearson, 1902.

PHIMISTER, I. R. Ancient Mining near Great Zimbabwe. Journal of the Southern African Institute

of Mining and Metallurgy, v. 74, n. 6, pp. 233-237, 1974.

PIGAFETTA, Filippo; LOPES, Duarte. Relatione del reame di Congo et delle circonvicine 

contrade. Roma: B. Grassi, 1591.

PINTO, Otávio Vieira. Há medieval ao sul do Equador? Uma gramática do poder africano entre o 

Império do Mali e o Grande Zimbábue (século XIV). Revista de História Comparada, v. 15, n. 1, 

2021, pp. 93-121.

RANDLES, W. G. L. The Empire of Monomotapa: From the Fifteenth to the Nineteenth Century. 

Mambo Press, 1981.

SHOKO, Tabona. Karanga indigenous religion in Zimbabwe: health and wellbeing. Hampshire: 

Ashgate, 2007.

SILVA, Alberto da Costa e. A Enxada e a Lança: A África Antes dos Portugueses. Rio de Janeiro: 

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 53



SILVA, Evander Ruthieri da. Colonialismo e encobrimento de passados africanos: o caso do
Grande Zimbábue, entre a História e a Literatura (1890-1900)

A
rtigos

Nova Fronteira, 1996.

SILVA, Evander Ruthieri. H. Rider Haggard e a questão sul-africana: literatura, cultura escrita e 

política colonial (1875-1914). Setor de Ciências Humanas, Letras e Artes, Programa de Pós-

Graduação em História da Universidade Federal do Paraná. Tese de doutorado em História, 2020.

TANGRI, Daniel. Popular Fiction and the Zimbabwe Controversy. History in Africa, v. 17, pp. 293-

304, 1990.

WILMOT, Alexander. Monomotapa (Rhodesia): Its Monuments, Its History from the Most Ancient 

Times to the Present. Londres: T. F. Unwin, 1896.

Diálogos, Maringá-PR, Brasil, v. 28, n. 1, p. 29-54, jan./abr. 2024 54


