
 

 

192 

RESENHA 

PINHEIRO, M. R.; BINGEMER, M. C. L. (Orgs). Mística e filosofia. 
Rio de Janeiro: PUC-RJ, 2010. 

 

 

Aproximações entre Mística e Filosofia 

ELTON MOREIRA QUADROS
*
 

 

 

Em 2007, 
foi realizado na PUC-RIO o colóquio 
Filosofia da Religião, em que se 
discutia um tema poucas vezes visto na 
academia, os pontos de convergências 
entre a filosofia e a mística. Em alguma 
medida, poderíamos dizer que, mesmo 
vivendo em tempos aparentemente 
contrários ao racionalismo cientificista, 
esse ainda é um tema marginal na 
universidade.  

Desse congresso, surgiu a coletânea de 
artigos em forma de livro Mística e 

Filosofia, organizado pela Maria Clara 
Lucchetti Bingemer e Marcus Reis 
Pinheiro, com artigos que discutem a 
partir da poesia, ciência, arte, 
linguagem, teologia etc. e tratam 
também de autores tão diversos quanto 
um clássico da mística filosófica, como 
Plotino, e um filósofo aparentemente 
distante da mística, como 
Schopenhauer, ou mesmo um místico 
árabe do século XIII chamado Rûmî. 

Se a mística deseja alcançar a 
totalidade, a coletânea de artigos editada 
pela PUC-RIO/UAPÊ apresenta uma 
multiplicidade de leituras e perspectivas 
sobre a mística que ampliam as 
possibilidades de uma reflexão 
contemporânea sobre o fazer da 
filosofia em contraste com a tradição 
moderna e amplamente arraigada nos 
cursos de filosofia. 

A experiência mística contesta a visão 
de conhecimento, uma vez que a mística 
advoga uma união entre sujeito e objeto, 
entre pessoa e divino, que supera a 
dicotomia tradicionalmente apresentada 
nas disciplinas de epistemologia, que, 
em grande medida, desafia a própria 
definição estrita de conhecimento – 
além de estar nas possibilidades de 
aberturas para novas perspectivas de 
refletir o conhecimento para o qual o 
diálogo entre mística e filosofia aparece 
como um caminho fértil e necessário.  

O volume resenhado apresenta-se como 
um desafio à metafísica moderna e ao 
pensamento sistemático além do 
indiferentismo ao sagrado, presentes no 
mundo acadêmico atual. 

O artigo de Carneiro Leão destaca o 
caráter de não ação da mística de 
Eckhart, em alguma medida, a 
experiência mística é um “deixar ser, 
deixar ser”, “deixar o fazer nos fazer”. 
Somente a partir dessa atitude de 
desapego/disponibilidade, podemos 
encontrar, segundo o místico alemão, a 
atitude originária e experimentar-nos 
(misticamente) “o mundo, o homem, 
Deus, em nós mesmos e nos outros” 
(pág. 12). 

Carneiro Leão aponta para a questão 
que pode, aparentemente, levar as 
pessoas a desconfiar que a mística e seu 



 

 

193 

“discurso” do desapego e abandono 
sejam somente uma negação, mas há 
um efetivo desejo de liberdade que leva 
à independência (desapego) e que leva à 
liberdade também, mas entendida como 
criação. O desapego que liberta, liberta 
a possibilidade de criar a partir do 
“nada” a que se chegou com o desapego 
inicial e isso seria uma característica de 
quase toda a mística, ou seja, a ideia do 
esvaziamento como abertura a algo 
muito maior e, além de impulsionador, 
transformador. 

Faustino Teixeira apresenta no artigo 
Rûmî e o canto da unidade o místico 
persa, que, com uma linguagem 
específica, possibilita captar e tornam 
plausíveis a “compreensão” das 
dimensões mais profundas da realidade 
e que podem auxiliar no alargamento 
dos horizontes do pensamento 
filosófico, para que alcance a 
globalidade ou, como afirma Teixeira, o 
olhar sobre a realidade cultural e 
religiosa do Oriente, pode contribuir 
para que não se escape nada ao olhar 
culturalmente marcado dos filósofos 
ocidentais. 

O pensamento da filósofa e mística 
francesa Simone Weil é apresentado no 
texto de Maria Clara Lucchetti 
Bingemer, Mística e filosofia: a 

propósito de Simone Weil. A primeira 
reflexão apresentada pela autora do 
artigo está no fato da possibilidade de 
confrontar mística e filosofia, uma vez 
que a mística trata-se de uma 
“experiência irredutivelmente pessoal” 
(pág. 35); logo, parece confrontar o 
caráter universalista da filosofia. Qual o 
princípio hermenêutico que poderia dar 
conta de investigar tal experiência 
irrepetível? 

Partindo da contextualização da 
experiência, relacionando-a a partir do 
pensamento especulativo ocidental, 
Maria Clara Bingemer expõe a relação 

entre a experiência mística dessa 
filósofa do século XX e o seu 
pensamento filosófico, indicando o 
efetivo movimento realizado entre a 
experiência e a comunicação da mesma 
através do discurso filosófico. Em 
alguma medida, poderíamos pensar que, 
do ponto de vista pessoal, Simone Weil 
sente-se tomada por Cristo e, do ponto 
de vista filosófico, está obcecada pela 
verdade, daí depreendemos que a 
mística pode ser uma experiência que 
impulsiona o filosofar (e sua busca pelo 
universal) da pensadora francesa. 

As diversas possibilidades de 
interpretação da mística em relação à 
poesia são apresentadas em três artigos. 
Eduardo Guerreiro Brito Losso aborda, 
a partir da poesia brasileira 
contemporânea, uma discussão sobre 
uma mística secularizada, intencionando 
realizar uma reflexão sobre as relações 
entre mística e literatura, já bastante 
abordadas no caso de autores como 
Kafka e Musil; Eduardo Losso encontra 
no livro de Renato Rezende lançado em 
2008, além da contemporaneidade do 
estilo, um apontar para uma mística 
secularizada e que parte do conflito 
psicológico como laboratório da ascese, 
entendida aqui não mais da leitura de 
místicos espiritualistas, mas a partir de 
uma secularização, uma mística nascida 
entre as instalações pós-modernas e 
neste ambiente de internet, TV, 
psicanálise etc.. O artigo, Mística 

secularizada na poesia brasileira 

contemporânea: leitura de Noiva, de 

Renato Rezende, pretende trazer 
questões novas não só para a discussão 
da mística como da própria poesia e da 
pós-modernidade. 

No artigo A poética como mediação 

entre filosofia e mística, Eliana Yunes 
realiza uma reflexão sobre a questão da 
linguagem, tanto filosófica quanto 
mística, e aponta para a linguagem 



 

 

194 

poética como a mediadora, por 
excelência, entre uma e outra. Em 
alguma medida, a linguagem poética – 
com as suas possibilidades de conter a 
contradição, os paradoxos, metáforas e 
metonímias internamente, 
possibilitando, portanto, que aquilo que 
seria impossível de ser dito, possa ser, 
pelo menos, intuído, para além do 
discurso lógico – possibilita que a 
reflexão sobre a sabedoria, a mística, o 
amor, o absoluto, Deus, o vazio sejam, 
agora, possíveis de serem ditos, 
inclusive, o silêncio originário que só 
será aceito e reconhecido na linguagem 
poética. 

A questão da linguagem também é 
discutida, dessa vez, a partir do 
romantismo alemão, no artigo 
Insondável religião romântica: filosofia 

e poesia como linguagem mística, de 
Pedro Duarte de Andrade. 

O romantismo teve a religião como um 
ponto importante, porém, pouco tratada 
enquanto fenômeno religioso ou 
institucional. No entanto, 
principalmente para a primeira geração 
romântica que floresceu entre os anos 
de 1790 e 1800, a questão fundamental 
era o caráter místico da linguagem e as 
possibilidades desta na relação entre 
filosofia e poesia. Os principais autores 
abordados por Pedro Andrade são os 
irmãos Schlegel, Novalis e 
Schleiermacher. Para esses autores, o 
caminho para sondar os mistérios 
humanos está na linguagem e, somente 
através dela, os homens poderão 
encontrar o caminho para o absoluto, 
para a unidade e para Deus. 

Nos estudos de mística, o filósofo 
Plotino aparece como um dos principais 
protagonistas das tentativas filosóficas 
de realizar uma compreensão sobre o 
Uno e sobre o modo de comunicar, de 
“dizer” o Uno. Nesse sentido, temos 
dois artigos que tratam do pensamento 

de Plotino, sendo o de Marcus Reis 
Pinheiro, O aprendiz do belo: a arte-

ética em Plotino, uma exposição que 
reflete sobre a questão do belo e da 
filosofia de Plotino uma busca estética 
em que a paixão pelo Uno-Bem seria 
fruto das motivações de Eros, uma vez 
que o belo é um objeto do amor, 
portanto, estamos aqui numa discussão 
sobre o belo e sobre o bem, ou seja, 
estética e ética.  

Essa abordagem do filósofo 
neoplatônico parte sempre das 
considerações metafísicas da sua obra. 
Assim, expor as relações entre estética e 
ética implica apontar para uma 
conversão dos indivíduos em direção ao 
inteligível, ao Uno. 

As dificuldades do discurso sobre o Uno 
são apresentadas no artigo O limite do 

discurso em Plotino, de João Carlos 
Baracat Jr. Como um dos primeiros a 
tentar exprimir o absoluto, Plotino 
enfrenta em sua filosofia a 
“desesperante obscuridade” até chegar 
aos limites da própria linguagem que 
deseja expressão o inefável. 

Nos artigos sobre a filosofia de 
Schopenhauer e a mística – A 

experiência mística em Schopenhauer, 
de Leandro Chevitarese, e A doutrina 

da predestinação e a filosofia de 

Schopenhauer, de Renato Nogueira Jr – 
encontramos uma discussão interessante 
e pouco usual sobre a filosofia de 
Schopenhauer, em que se demonstra 
que, para o filósofo alemão, a 
“experiência mística” surge da 
incapacidade da razão humana dar conta 
do mistério do mundo. 

Por fim, no artigo Teologia, ciência ou 

metafísica?, de Júlio Fontana, temos a 
abordagem, a partir de Karl Popper, do 
estatuto científico da teologia e da 
metafísica e, no último texto dessa 
interessante coletânea que reflete sobre 



 

 

195 

mística e filosofia, temos o artigo A 

espiritualidade da beleza, de Edson 
Fernando de Almeida, sobre a relação 
beleza e mística e como o belo pode ser 
um caminho para a ascese do espírito. 

Temos, com essa publicação, um rico 
material para refletir sobre as 
possibilidades de enfrentamento da 

verdade, da beleza, do espírito através 
de uma experiência que atravessa as 
culturas, os anos e que, ainda hoje, pode 
servir para um profícuo diálogo com a 
filosofia. Estamos falando dessa quase 
desconhecida no mundo acadêmico 
atual – a mística. 

 

 

                                                           

*  ELTON MOREIRA QUADROS é 
Professor de Filosofia e mestrando em 
Memória: Linguagem e Sociedade pela UESB. 


