
 

 
106 

 

 

 

 

Ontem e hoje:  
os resquícios e nuances das colonialidades 

FÁBIO CARDOSO LOPES* 

 

 

 

Resumo: As práticas violentas da colonização ainda se manifestam por meio das colonialidades 
do poder, saber e ser. O conceito social de raça, essencial na colonização, legitimou exploração 
e violência contra povos colonizados. Este estudo traça um paralelo entre a construção desse 
conceito, que justificou ações brutais, e sua reverberação no presente por meio da colonialidade. 
A pesquisa envolve uma revisão bibliográfica, dialogando com autores do coletivo 
modernidade/colonialidade e outros estudiosos que analisam as estratégias coloniais 
reconfiguradas e suas formas de brutalidade no cotidiano. A colonialidade atualiza o 
colonialismo, influenciando relações de poder, produção do conhecimento e identidades. Por 
fim, destacamos como a colonização, repaginada pela colonialidade, segue impactando vidas 
sob o capitalismo neoliberal. As desigualdades sociais, econômicas e raciais, a invisibilização 
de saberes não ocidentais e a desumanização dos sujeitos colonizados mostram como a tríade da 
colonialidade — poder, saber e ser — continua a moldar o mundo contemporâneo. 

Palavras-chave: Colonização; Modernidade/Colonialidade; Brutalidade. 

Yesterday and today: the remnants and leftovers of colonialities 

Abstract: The violent practices of colonization still manifest through the colonialities of power, 
knowledge, and being. The social concept of race was a fundamental instrument in colonization, 
legitimizing exploitation and violence against colonized peoples. This study draws a parallel 
between the creation of this concept, which justified brutal actions, and its present-day 
reverberation through coloniality. The research includes a literature review, engaging with 
authors from the modernity/coloniality collective and other scholars who analyze reconfigured 
colonial strategies and their everyday brutality. Coloniality updates colonialism, influencing 
power relations, knowledge production, and identity formation. Finally, we highlight how 
colonization, reshaped through coloniality, continues to impact lives under neoliberal 
capitalism. Social, economic, and racial inequalities, the invisibility of non-Western knowledge, 
and the dehumanization of colonized subjects demonstrate how the colonial enterprise — 
through its triad of power, knowledge, and being — continues to shape the contemporary world. 

Key words: Colonization; Modernity/Coloniality; Brutality. 

 

 

*  FÁBIO CARDOSO LOPES é Psicólogo; Doutorando e Mestre em Psicologia Social e 
Processos Institucionais (PPGPSI – UEL); Especialista em Neuropsicopedagogia; Especialista em 
Educação Especial; Especialista em Psicopedagogia.  



 

 
107 

 

1. Algumas notas preliminares 
(Introdução) 

A colonialidade é uma estrutura 
complexa que ecoa até os dias atuais, 
sendo constituída pelo domínio e 
controle de diversas instâncias 
interligadas (MIGNOLO, 2008). Está 
arraigada a uma noção civilizatória de 
progresso e desenvolvimento ocidental 
(eurocentrismo), que conceitua e 
legitima a si própria como modelo 
(padrão) por intermédio de seus atores, 
instituições, pensamentos e linguagens. 
Segundo Quijano (2005a), o 
eurocentrismo é um modelo de 
pensamento que surgiu com a 
colonização da América e a expansão 
do capitalismo global, impondo uma 
hierarquia racial e epistêmica, 
atribuindo superioridade ao 
conhecimento europeu e 
marginalizando outras formas de saber. 
Essa lógica continua a estruturar 
relações de poder e produção do 
conhecimento na contemporaneidade. 
Dessa feita, “[...] a presença colonial é 
sempre ambivalente, dividida entre seu 
surgimento como original e legítima e 
sua articulação como repetição e 
diferença” (BHABHA, 2013, p. 179). 
Essa legitimação soberana justificaria 
seu poderio violento na prática das 
expropriações, explorações e imposição 
dos seus parâmetros de existência. De 
certo, essa estrutura se arroga “[...] 
como controladora não só da economia 
e da autoridade, mas também da 
subjetividade e do conhecimento de 
povos e etnias não ocidentais” (PINTO; 
MIGNOLO, 2015, p. 383). Resumindo, 
o colonialismo se atualiza na 
colonialidade. 

As ramificações da colonialidade 
pressupõem a compreensão da Europa 
numa perspectiva de centralidade do 
processo civilizatório e de 
desenvolvimento cultural do mundo, 

subjugando o restante como primitivo e 
selvagem. Esse entendimento coincidia 
com a ideia do europeu como definição 
do que era considerado humano e 
civilizado. Igualmente, a Europa 
emergia como centro do mundo, 
delimitando as demais regiões 
geográficas como sua periferia e o 
europeu como o ser humano por 
excelência, distinguindo-se dos demais, 
os selvagens. Os colonizadores 
consideravam-se os portadores do 
desenvolvimento/progresso e os 
colonizados, os primitivos/atrasados, 
uma classe entre o homem e o animal. 

De acordo com Munanga (1999), a 
própria noção de raça — categoria 
imagética — nasce vinculada à suposta 
animosidade dos "selvagens", numa 
tentativa perversa de justificar a 
violência da empreitada colonial. Essa 
compreensão nefasta ressoava na 
manutenção do necropoder como 
instância soberana, na qual o Estado 
(neste caso, a Colônia) determinava 
quem merece viver e quem é 
considerado indigno de existência 
(MBEMBE, 2018). Ou seja, trata-se de 
uma necropolítica racista e violenta, 
voltada à propagação e perpetuação da 
morte (MBEMBE, 2018). 

Sob esse ponto de vista, o presente 
ensaio (teórico-conceitual) propõe 
estabelecer um paralelo entre a 
colonização, a modernidade e as 
colonialidades, tendo a invenção da 
ideia de raça como um elemento 
balizador e constitutivo das brutalidades 
e violências atualizadas no estilo de 
vida contemporâneo. Para concretizar a 
referida proposta, escolhemos como 
itinerário metodológico aproximações 
com o aporte teórico dos autores do 
coletivo modernidade/colonialidade, 
tais como Dussel, Grosfoguel, 
Maldonado-Torres, Mignolo e Quijano, 
em intersecção com outros 



 

 
108 

 

pesquisadores que discutem as 
proximidades entre a colonização e a 
barbárie internalizada na modernidade, 
mediante a disseminação das 
colonialidades do poder, do ser e do 
saber. O trabalho está estruturado em 
três blocos com diversas ramificações 
internas. Primeiramente, fazemos uma 
breve contextualização da colonização, 
destacando o surgimento do capitalismo 
atrelado à colonização moderna. Em 
seguida, pontuamos algumas 
características das práticas coloniais que 
reverberam através das colonialidades. 
Por fim, traçamos um paralelo entre a 
violência perpetrada durante a 
colonização, refletida na modernidade e 
nas brutalidades repaginadas através das 
colonialidades. 

2. Colonização, colonialidades e 
brutalidades 

A colonização, especificamente nesse 
ensaio, a moderna ocidental, impôs e 
instaurou uma hierarquia valorativa da 
vida, na qual algumas existências são 
consideradas mais significativas e 
importantes do que outras. Essa 
distinção estava embasada na 
diferenciação racial, denominando os 
seres humanos não europeus como 
selvagens, ou seja, uma classe 
intermediária entre o homem e os 
animais. Atinente ao pensamento da 
época, Kabengele Munanga (1999, p. 
25) nos diz que essa ideia encontrava 
ressonância numa categoria fantasiosa 
pela qual as diversas “[...] raças 
humanas são resultado de uma 
mestiçagem primitiva que corrompeu o 
homem branco, misturando seu sangue 
com o sangue das bestas (animais)”. 

É pautado nesse entendimento que o 
direito ao extermínio (soberano) pôde se 
materializar e se fazer presente e real. 
Ao supor que os selvagens não 
pertencem à humanidade e, desta forma, 
vinculá-los aos animais irracionais e 

inferiores, assassiná-los não seria 
reprovável, mas uma decorrência do 
processo civilizatório (empreendimento 
colonialista). Os colonizadores, em 
conluio com os jesuítas, estavam crentes 
de que faziam o trabalho de Deus, 
levando a palavra e a cruz (luz) da 
civilização/salvação aos recônditos 
rincões e iluminando, retirando das 
trevas da bestialidade, aqueles 
ignorantes, grosseiros, incultos e 
pagãos. 

Desse ponto de vista, Ballestrin (2017, 
p. 507) elucida que a "[...] colonialidade 
é a lógica do colonialismo, mesmo após 
o processo formal de descolonização". 
Com base no exposto, Quijano (2009, p. 
74) nos diz que a “[...] colonialidade é 
um dos elementos constitutivos e 
específicos do padrão mundial do poder 
capitalista”. O autor reitera que a 
manutenção da colonialidade advém da 
junção e coesão de duas etapas 
históricas adversas. Primeiro, a 
concretização efetiva da expansão, 
domínio e controle pelos portugueses e 
espanhóis da América através da 
colonização, culminando com a 
invenção da modernidade/colonialidade 
e a classificação étnica-racial dos povos 
(superiores/inferiores). De acordo com 
Munanga (2004, p. 3), essa 
hierarquização oriunda da diferenciação 
de raças estabeleceu uma escala de 
valores sedimentados na “[...] relação 
intrínseca entre o biológico (cor da pele, 
traços morfológicos) e as qualidades 
psicológicas, morais, intelectuais e 
culturais”. Essa classificação estava 
calcada na ideia pérfida de raça 
enquanto uma categoria política de viés 
econômico, construída numa 
perspectiva histórica e social 
proveniente de caracteres espaciais, 
físicos e culturais. O escopo precípuo 
dessa classificação era atender às 
demandas da empresa colonial, 
alicerçadas na “[...] distinção filosófico-



 

 
109 

 

antropológica entre civilizado e 
selvagem [...]” (ALMEIDA, 2018, p. 
19). 1 

O segundo ponto contemplava a 
conjunção e o controle dos recursos, dos 
produtos e das formas/organização do 
trabalho sob a égide do capital e do 
mercado mundial articulado à 
globalização da 
modernidade/colonialidade e ao 
capitalismo eurocêntrico. Essa estrutura 
de poder e expropriação das colônias 
pautava-se na exploração da mão de 
obra e na pilhagem (assalto) dos 
recursos naturais para abastecer o 
desenvolvimento em diversas searas da 
metrópole e sustentar o padrão de vida 
da elite. A colonialidade, como uma 
questão de poder e suas afetações, 
estava incrustada no domínio das 
formas/modos de trabalho, na 
centralização do Estado 
(mercado/capital), na hierarquização das 
relações sexuais (patriarcado), na 
classificação dos povos (raça/etnia) e na 
padronização do conhecimento e modos 
de vida (subjetividades) eurocentrados 
como axiomas. 

3. A tríade das colonialidades: poder, 
saber e ser 

Concernente à colonialidade do poder, 
Oliveira (2018, p. 56) pondera que sua 
materialidade “[...] restringe a ordem 
social da Modernidade aos povos 
brancos. A colonialidade do poder 
interdita a vida qualificada, restringe as 
vidas dos povos não brancos, negros e 
indígenas à condição de vidas nuas”. De 
fato, uma das consequências mais 
estarrecedoras da colonialidade em suas 
práticas classificatórias e hierarquizadas 
é atribuir valor às existências e 
determinar quais vidas são passíveis de 

 
1 Gostaríamos de reiterar que não 
compactuamos com nenhum tipo de violência 
ou assédio contra as mulheres.  

serem dizimadas e quais vidas 
“merecem” atenção, cuidado e garantias 
de direitos. Em concordância com 
Mignolo (2005, p. 34), “[...] a 
colonialidade do poder é o eixo que 
organizou e continua organizando a 
diferença colonial, a periferia como 
natureza”. O centro como produtor de 
tecnologias, conhecimento científico, 
arte, cultura e formas de vida adequadas 
(civilizadas) e a periferia como a outra 
face/sombra, fornecedores de recursos 
materiais e mão de obra braçal e 
precarizada (selvagens). 

Sobre esse imbróglio, Quijano (2009, p. 
72) nos lembra que a colonialidade 
repousa estruturada através da “[...] 
imposição de uma classificação 
racial/étnica da população do mundo 
como pedra angular do referido padrão 
de poder e opera em cada um dos 
planos, meios e dimensões, materiais e 
subjectivos, da existência social 
quotidiana e da escala societal”. Em 
síntese, “[...] Origina-se e mundializa-se 
a partir da América” (QUIJANO, 2009, 
p. 72). 

Conforme Ballestrin (2013, p. 99), a 
colonialidade do poder preconiza uma 
bifurcação teleológica, pois, de um lado, 
“[...] exprime uma constatação simples, 
isto é, de que as relações de 
colonialidade nas esferas econômica e 
política não findaram com a destruição 
do colonialismo”. Basta ver como ainda 
presenciamos os resquícios e os ecos da 
colonização nas esferas cotidianas que 
rasgam e ferem de maneira exacerbada 
os viventes, impactando em demasia os 
arranjos da vida no mundo. De outro 
lado, a autora contempla que a 
colonialidade “[...] possui uma 
capacidade explicativa que atualiza e 
contemporiza processos que 
supostamente teriam sido apagados, 
assimilados ou superados pela 
modernidade” (BALLESTRIN, 2013, p. 



 

 
110 

 

100). Entretanto, esses processos 
disruptivos continuam sangrando como 
feridas abertas, acarretando novas 
chagas, dores e sofrimentos que ferem 
as vidas e seus viventes. 

Segundo Grosfoguel (2008), a 
colonialidade do poder estrutura o 
sistema-mundo moderno/colonial ao 
articular a marginalização dos territórios 
periféricos na divisão internacional do 
trabalho, a hierarquia étnico-racial 
global e a incorporação dos migrantes 
do Terceiro Mundo nas dinâmicas 
racializadas das metrópoles globais. 
Esse processo reproduz desigualdades 
sistêmicas, consolidando a lógica 
colonial na contemporaneidade. 

Nesta condição, a colonialidade do 
poder encontra-se incrustada na própria 
concepção histórica, social e cultural, 
produzindo e reproduzindo efeitos, 
subjetividades, gestando privilégios, 
comprimindo espaços-tempo e 
monopolizando vidas divergentes à sua 
matriz de controle. Vidas que são 
enviesadas pela perspectiva eurocêntrica 
- imputada como axioma e diapasão de 
aferição, valoração e gradação do 
mundo. 

Apoiados nessas premissas, Souza e 
Lima (2021) salientam que essa 
estrutura complexa está implicitamente 
imbricada à colonialidade do ser e do 
saber, atravessada pela verticalidade do 
poder. O projeto de destruição em 
massa do ser implica na destituição, 
desvalorização ou apagamento de seu 
saber (memórias, fazeres, 
pertencimentos, territorialidades, 
espiritualidades, cultura, afetos, etc.) 
articulado à operação de poder que 
verticaliza e regulariza como 
determinante apenas um formato 
axiomático de conhecimento embebido 
na racionalidade. As formas e modos de 
ser, saber e poder foram e são 
determinadas pela atualização do 

colonialismo (colonialidades) como 
atravessador e marcador social – 
produtor de verdades. Dito de outro 
modo é impossível separar a conexão 
implícita entre poder, saber 
(conhecimento) e ser (identidades). 

Os pesquisadores Souza e Lima (2021, 
p. 90) atentam para o fato de que a “[...] 
colonialidade do poder, saber e ser 
alicerçam uma modernidade que se 
apresenta enquanto emancipatória e 
garantidora do progresso de toda a 
humanidade”. Nessa visão, os autores 
indicam que o poder atravessa todas 
“[...] as formas de desumanização do 
outro [...]”, as quais “[...] estão 
vinculadas com o assassinato de 
qualquer forma outra de produção de 
conhecimento e/ou de formas outras de 
ontologia”. 

Seja dito de passagem que a 
modernidade ocidental estava atrelada à 
dicotomia humano versus não humano 
replicada pela lógica colonial/moderna. 
Como nos adverte Lugones (2014, p. 
936), os “[...] povos indígenas das 
Américas e os/as africanos/as 
escravizados/as eram classificados/as 
como espécies não humanas – como 
animais, incontrolavelmente sexuais e 
selvagens”. No cenário contemporâneo, 
observa-se que a missão civilizatória e o 
projeto desenvolvimentista ainda se 
fundamentam em uma lógica 
catequizadora, que opera sob um 
paradigma colonialista de normatização 
e conversão. Conforme enfatiza Bhabha 
(2013, p. 212), essa estrutura sustenta-se 
nos “[...] ideais culturais colonialistas de 
progresso, devoção, racionalidade e 
ordem”, reforçando uma matriz 
epistemológica que historicamente 
justificou a imposição do cristianismo e 
a marginalização dos povos originários. 
Essa concepção não apenas legitimou 
práticas de dominação e violência, mas 
também consolidou um modelo 



 

 
111 

 

excludente de civilização, no qual o 
julgamento dos pagãos serviu como 
mecanismo de supressão de identidades 
e saberes plurais. Em outras palavras, a 
“[...] dicotomia hierárquica como uma 
marca do humano também tornou-se 
uma ferramenta normativa para 
condenar os/as colonizados/as” 
(LUGONES, 2014, p. 936). 

Atualmente, essa lógica persiste através 
da colonialidade, que mantém e 
reconfigura as estruturas de poder, 
conhecimento e processos de 
subjetivação. Em resumo, a 
colonialidade do poder refere-se à 
continuidade das hierarquias raciais e 
desigualdades econômicas estabelecidas 
durante a colonização. A colonialidade 
do saber, por sua vez, valida e exalta o 
conhecimento eurocêntrico em 
detrimento dos saberes indígenas e 
africanos. Finalmente, a colonialidade 
do ser promove a desumanização e 
marginalização dos povos colonizados, 
limitando sua plena humanidade e 
cidadania. 

4. Modernidade/colonialidade e a 
perpetuação da brutalidade 

O fundamento precípuo da 
modernidade/colonialidade perfaz na 
centralização de um novo tipo de poder 
moderno assentado na manutenção da 
exploração, dominação, extermínio e 
globalização. Por falar nisso, 
Maldonado-Torres (2008, p. 88) reitera 
que esse “[...] novo padrão de 
dominação e exploração envolvia uma 
articulação entre raça e capitalismo 
[...]”. Outrossim, essa formatação de 
poder, assentada na exploração, 
dominação e globalização, fomentou o 
substrato basal para a colonialidade do 
saber vir à tona e disseminar suas 
ramificações nas formas de ser.  

 

Por esse ângulo, “[...] o sistema colonial 
(capitalista) realizou com o êxito a 
globalização que, contudo, não supõe 
simetria no diálogo, mas exploração e 
dominação” (MIGLIEVICH-RIBEIRO; 
DOS PRAZERES, 2015, p. 37). Com 
isso, os arranjos e manejos da dimensão 
epistêmica e ontológica encontram-se 
entrecortadas e entremeadas pela 
legitimação de um poder e 
conhecimento específico em detrimento 
de outros, privilegiando narrativas 
favoráveis à manutenção de uma ordem 
pré-estabelecida. 

Essa conjunção entre poder e 
conhecimento (saber) contribuiu para a 
emersão do ser (identidades), melhor 
dizendo, o poder que produziu o 
conhecimento/saber gerou o ser 
colonizado. Como elencado por 
Maldonado-Torres (2008, p. 89), “[...] a 
relação entre poder e conhecimento 
conduziu ao conceito de ser”. Nestes 
termos, o autor salienta que “[...] o ser-
colonizado [...] é antes o produto da 
modernidade/colonialidade na sua 
íntima relação com a colonialidade do 
poder, com a colonialidade do saber e 
com a própria colonialidade do ser” 
(MALDONADO-TORRES, 2008, p. 
89, grifo do autor). 

Congruente a Quijano (2005b, p. 15), 
“[...] a colonialidade do poder faz da 
América Latina um cenário de 
des/encontros entre nossa experiência, 
nosso conhecimento e nossa memória 
histórica”. Dito de outro modo, como 
indica Dussel (2016, p. 59), a “[...] 
América Latina, [...] foi um momento 
constitutivo da Modernidade [...]”, fruto 
da disseminação (globalização) e 
prelúdio do capitalismo mercantil de 
acumulação primitiva de capital, 
destruição da natureza e legitimação da 
colonialidade. Esse embate proveniente 
de uma inferência eurocêntrica pautada 
no esvaziamento e silenciamento de 



 

 
112 

 

outras histórias, imanentes às 
populações das Américas, é atualizado e 
materializado na colonialidade do 
poder, do saber e do ser. Essa 
perspectiva funciona em oposição à 
potencialidade das experiências, 
conhecimentos e narrativas diversas dos 
povos colonizados, oprimidos e 
silenciados. 

Acerca das consequências para as 
populações originárias decorrentes das 
invasões, convocamos e retomamos as 
palavras de Pinto e Mignolo (2005, p. 
389), onde os autores ponderam que 
aquelas vastas etnias e configurações de 
existências e povos “[...] que não foram 
confinados, foram submetidos a 
trabalho forçado, e os que sobreviveram 
ao extermínio - e muitos milhões foram 
exterminados já nos primeiros contatos 
com os europeus ocidentais - foram 
reduzidos à condição de ‘índios’”. 
Sobre isso, Jecupé (2022, p. 18) elucida 
que o “[...] índio não se chamava nem 
se chama índio. O nome “índio” veio 
dos ventos dos mares do século XVI 
[...]”. 

A atribuição estereotipada desse termo 
derrogatório “índio” abarca uma forma 
de desumanização e desengajamento 
com a história pregressa de cada etnia 
específica. Etnia aqui entendida 
segundo Munanga (2004), enquanto um 
grupo cultural. A função da 
nomenclatura “índio” é padronizar e 
homogeneizar, criando um estereótipo 
passível de enquadramento num sistema 
classificatório brancocêntrico 
(MUNDURUKU, 2016). Além de tudo, 
“[...] os colonizadores, ao substituírem 
as diversas autodenominações desses 
povos, impondo-os uma denominação 
generalizada, estavam tentando quebrar 
as suas identidades com o intuito de os 
coisificar/desumanizar” (SANTOS, 
2015, p. 15). A coisificação e a 

desumanização facilitavam a 
apropriação e o extermínio. 

A respeito disso, Todorov (1982) 
enaltece que a ideia de (re)batizar os 
lugares e os povos em conformidade ao 
grau de importância, tal qual as 
peripécias do desejo dos invasores em 
suas "descobertas", era uma forma de 
tomar posse e objetificar aquele espaço 
e seres. Assim sendo, basta dizer que 
essa função política de atribuir nomes 
“justos e adequados” a tudo e a todos 
(cabe ressaltar, ao que já possuía nomes 
e sentidos/significados específicos), 
conforme sua lógica de pensamento, 
compreensão e as impressões dos 
"descobridores" e conquistadores, 
configurava um processo de apropriação 
(posse) violenta através da 
(re)nomeação. O autor enfatiza que "[...] 
rebatizar os lugares em função do lugar 
que ocupam em sua descoberta, dar-lhes 
nomes justos; a nomeação, além disso, 
equivale a tomar posse" (TODOROV, 
1982, p. 27). E esse tomar posse era 
sempre à materialização da violência em 
suas vastas acepções. 

Sob tal ponto de vista, esse rebatizado 
dos lugares e dos povos através do 
enquadre nominativo estipulado pelo 
colonizador, embasado na disseminação 
de uma única identidade (bem como 
todas as demais imposições), seria um 
instrumento de controle e domínio da 
lógica colonialista de nomear e etiquetar 
em conformidade aos seus critérios 
excludentes de extermínio, exploração, 
despertencimento e desvalorização de 
todo um vasto e riquíssimo universo 
(epistemológico e ontológico) mediante 
a imposição do rótulo “índio” atribuído 
aos povos originários com o intento de 
padronizar e homogeneizar uma ampla 
e plural riqueza étnica. 

 



 

 
113 

 

De maneira idêntica, aqueles que 
inventaram "[...] os ‘índios’ como 
categoria genérica foram os grandes 
especialistas na generalidade, os 
Brancos, ou por outra, o Estado branco, 
colonial, imperial, republicano" 
(CASTRO, 2017, p. 4). Como 
sustentam Simas e Rufino (2018, p. 98), 
a utilização do termo “índio” “[...] como 
referencial para designar as populações 
fora do eixo europeu-ocidental nos 
aponta o tamanho da arrogância da 
experiência ocidental como um projeto 
totalitário que se reivindica como único 
modelo possível”. 

Ao mesmo tempo, essa padronização 
arrogante, através de um termo de 
referência nominativo-descritivo, foi 
supostamente justificável perante a 
soberania de um poder decisório sobre a 
vida e a morte, fundamentado na 
invenção do conceito de raça 
(QUIJANO, 2005a; 2005b) daqueles 
considerados, classificados e 
hierarquizados como inferiores, 
primitivos e carentes de alma, logo não 
humanos. Como problematizam Simas e 
Rufino (2018), isso se deve ao fato de 
que, ao inventar o indígena e as 
populações afrodiaspóricas como o 
outro do europeu, a mentalidade 
ocidental reduz as vastas civilizações e 
ricas culturas a um simplório termo ou 
corte arrogante. Assim, “[...] aquele que 
passa a ser o outro é generalizado pela 
acusação de ser menos civilizado, logo 
inferiorizado diante do nível de sua 
suposta civilidade" (SIMAS; RUFINO, 
2018, p. 98). 

A invenção da América e sua invasão, a 
dominação de seus territórios, a 
exploração de seus povos, a 
disseminação de doenças e a extração 
dos seus bens materiais exerceram 
demasiada importância na estruturação 
da Europa como centro econômico-
financeiro a partir do século XVII. Essa 

suposta descoberta e a invenção das 
Américas demandou um encontro entre 
vários mundos e várias perspectivas de 
compreensão que não poderiam ser 
circunscritas somente a duas 
compreensões de mundo. Porém, 
didaticamente, esse 
encontro/estranhamento foi desenhado 
entre o dito civilizado e o outro 
inventado como selvagem. 

A partir disso, nossa configuração de 
mundo nunca mais foi à mesma, tendo 
em vista que desse encontro nasceu à 
modernidade, filha da expansão 
eurocêntrica e do extermínio dos 
habitantes "ameríndios". Essa era 
moderna, nascida em 1492, perpetrou o 
maior genocídio da história da 
humanidade, que deu origem a um 
modelo de pensar e agir, o qual gerou 
todos nós como produtos/produtores da 
colonização, influenciando as vastas 
configurações de mundo e de vidas 
surgidas desse encontro cravado nas 
invasões, invenções, conquistas e 
supostas descobertas do outro. 

Em essência, mais do que um negócio 
lucrativo, a “descoberta” do Novo 
Mundo, a conquista das Américas, o 
roubo, a posse, o saque de suas 
riquezas, as tentativas de destruição de 
sua cultura e o silenciamento de seus 
saberes-fazeres, além do genocídio de 
seus povos, foram o que possibilitaram 
a ampliação e extensão geopolítica da 
Europa. Um novo sistema-mundo se 
instaurou a partir de 1492 com a 
chegada dos invasores no Caribe, 
possibilitando a junção dos dois 
hemisférios e a globalização do 
comércio através da perpetuação do 
colonialismo (MALDONADO-
TORRES, 2018). Como consequência, 
houve uma demasiada imigração de 
europeus em direção às Américas com a 
esperança de fortuna, de uma vida mais 



 

 
114 

 

digna ou fugindo de perseguições 
diversas. 

O olhar da Europa estava direcionado 
para o território americano, visando esse 
novo mercado fornecedor de matéria-
prima para a industrialização e 
desenvolvimento técnico-científico. 
Quanto mais insumos eram necessários 
para a produção de mercadorias, mais a 
ciência e a indústria tinham que se 
transformar e se desenvolver para 
acompanhar a demanda crescente 
ocasionada pelo aumento populacional. 
Além disso, a própria ciência moderna 
— ocidental — legitima essas 
construções discursivas e normativas, 
ou melhor, heteronormativas. Com tal 
característica, as diversas violências, 
brutalidades e extermínio étnico 
(genocídio) praticados nas Américas 
possibilitaram a ampliação da explosão 
demográfica dos europeus, dos sistemas 
político e da sua estrutura econômica 
que subsidiavam o modus operandi da 
colonização (ANDREWS, 2023). 

Desse modo, foram as riquezas oriundas 
da espoliação das colônias, sobretudo na 
América, que propiciaram o 
desenvolvimento e esgarçamento 
geográfico, populacional, técnico, 
científico, cultural e econômico-político 
da Europa ocidental. Acerca dessa 
celeuma, Porto-Gonçalves (2006, p. 15-
16) menciona que a “[...] Europa só se 
afirma como centro geopolítico e 
cultural do mundo moderno a partir da 
constituição da América enquanto 
periferia colonial (1492) com seu ouro e 
sua prata; com sua tropicalidade [...]”. 
Como resultado, Fanon (2022, p. 92) 
declara que a sensação de “[...] bem-
estar e o progresso da Europa foram 
edificados com o suor e os cadáveres 
dos negros, dos árabes, dos índios e dos 
amarelos”.  

 

5. O percurso até aqui (Considerações 
finais) 

A colonialidade do poder, do saber e do 
ser constitui uma estrutura de 
classificação, hierarquização e controle 
violento das populações, transcendente 
ao colonialismo. Seus impactos 
permeiam todas as dimensões da 
existência, fundamentando-se na 
invenção da ideia de racialidade. Essa 
perspectiva evidencia que os sujeitos 
sociais são produtos de uma construção 
discursiva e simbólica, moldada por 
relações de poder emergentes de uma 
tensão multifacetada entre identidade 
subjetiva, estrutura política e 
mecanismos de opressão que regulam a 
designação racial. Além disso, o 
racismo, tal como o conhecemos, não 
existia antes de 1492; foi uma invenção 
do mundo moderno capitalista, surgindo 
como justificativa para a dominação dos 
povos colonizados e a imposição de 
uma nova configuração de poder, saber 
e ser. 

As diferenças atribuídas pelo 
colonialismo aos chamados "selvagens, 
primitivos, inferiores, desqualificados" 
reforçaram sua exclusão sistemática da 
noção de civilidade e, 
consequentemente, do acesso à 
cidadania. Esse mecanismo opera pela 
manutenção de um conjunto de poderes, 
privilégios, arranjos societários e 
formas de pensar, classificar e acessar a 
vida, que reproduzem e atualizam a 
violência colonialista. A distribuição 
dessa matriz classificatória — poder, 
saber e ser — naturaliza as disparidades 
entre populações, espaços geográficos, 
trabalhos, subjetividades, existências e 
conhecimentos. 

Os vestígios da colonização ainda 
reverberam como espectros históricos, 
exigindo reconhecimento, visibilidade e 
voz. Seus impactos se materializam na 
estrutura cotidiana da vida e nas feridas 



 

 
115 

 

abertas dos povos subjugados, 
manifestando-se sobretudo na 
incapacidade de coexistência com a 
pluralidade, a diversidade e a aceitação 
da alteridade. 

Diante disso, as violências e atrocidades 
que marcaram o processo de 
colonização continuam a assentar 
práticas sociais contemporâneas, 
sustentadas por uma visão histórica 
manipuladora e unilateral. Essa 
narrativa reforça a noção de progresso 
como uma superação da barbárie e do 
atraso, enaltecendo a razão absoluta 
como um instrumento libertador do 
desenvolvimento e da civilidade. As 
“coisas boas” e os “presentes” dos 
invasores são celebrados sob essa 
lógica. 

Como ressalta Aníbal Quijano, a 
história não teve um desfecho 
adequado, pois não houve uma 
resolução consistente dos conflitos 
originados na colonização. Os 
resquícios dessas barbáries ainda pairam 
sobre a vida contemporânea, impondo, 
silenciando e classificando novas 
formas de diferenciação adaptadas às 
demandas atuais. Nos termos do autor, 
os “[...] nossos problemas não 
resolvidos nos habitam como fantasmas 
históricos” (QUIJANO, 2005b, p. 15), 
relembrando a dívida política, ética e 
relacional com o período colonial, hoje 
mascarada por perversidades como 
intolerância, preconceito, discriminação 
e violência. 

As marcas do colonialismo continuam a 
ressoar e a se atualizar nas vivências 
cotidianas, influenciando o acesso à 
vida digna e a estrutura social vigente. 
Assim, propomos a luta contra a 
opressão como defesa contra as 
brutalidades persistentes, exigindo uma 
decolonização do pensamento, da 
linguagem e da prática, resgatando e 

valorizando saberes e culturas 
marginalizadas pela lógica colonial. 

 

Referências 

ALMEIDA, Silvio. O que é racismo 
estrutural. Belo Horizonte: Letramento, 2018. 
256p. 

ANDREWS, Kehinde. A nova era do império: 
como o racismo e o colonialismo ainda 
dominam o mundo. Tradução C. Rosas. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2023. 358p. 

BALLESTRIN, Luciana Maria de Aragão. 
Modernidade/Colonialidade sem 
“Imperialidade”? O Elo Perdido do Giro 
Decolonial. DADOS – Revista de Ciências 
Sociais, Rio de Janeiro, v. 60, n. 2, p. 505-540, 
Abr./Jun. 2017. DOI: 
10.1590/001152582017127. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/dados/a/QmHJT46Msd
GhdVDdYPtGrWN/#.  Acesso em: 15 jun. 
2024. 

BALLESTRIN, Luciana Maria de Aragão. 
América Latina e o giro decolonial. Revista 
Brasileira De Ciência Política, Brasília, n. 11, 
p. 89-117, Mai./Ago. 2013. DOI: 
10.1590/S0103-33522013000200004. 
Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3Xd
YYPbwwXH55jhv/?format=pdf . Acesso em: 
21 jun. 2024. 

BHABHA, Homi. K. O local da cultura. 2. ed. 
Tradução M. Ávila; E. L. L. Reis; G. R. 
Gonçalves. Belo Horizonte: Editora UFMG, 
2013. 441p. 

CASTRO, Eduardo Viveiros de. Os 
involuntários da pátria: elogio do 
subdesenvolvimento. Cadernos de Leitura, 
Belo Horizonte, n. 65, p. 1-9, Mai. 2017. 
Disponível em: 
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/597831
6/mod_resource/content/1/CASTRO%2C%20E
duardo%20Viveiros%20de.%20Os%20Involunt
%C3%A1rios%20da%20P%C3%A1tria%20elo
gio%20do%20subdesenvolvimento%2C%2020
17.pdf. Acesso em: 18 jul. 2024. 

DUSSEL, Enrique. Transmodernidade e 
interculturalidade: interpretação a partir da 
filosofia da libertação. Sociedade e Estado, 
Brasília, v. 31, n. 1, p. 51-73, Jan./Abr. 2016. 
DOI:10.1590/S0102-69922016000100004. 
Disponível em: 



 

 
116 

 

https://www.scielo.br/j/se/a/wcP4VWBVw6QN
bvq8TngggQk/ Acesso em: 14 abr. 2024. 

FANON, Franz. Os condenados da terra. 
Tradução L. F. Ferreira; R. S. Campos. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2022. 400p. 

GROSFOGUEL, Ramón. Para descolonizar os 
estudos de economia política e os estudos pós-
coloniais: Transmodernidade, pensamento de 
fronteira e colonialidade global. Revista Crítica 
de Ciências Sociais [Online], n. 80, p. 115-147, 
Out. 2008. DOI:10.4000/rccs.697. Disponível 
em: https://journals.openedition.org/rccs/697 
Acesso em: 12 abr. 2024. 

JECUPÉ, Kaká Werá. A terra dos mil povos: 
História indígena do Brasil contada por um 
índio. 2. ed./rev. São Paulo: Peirópolis, 2020. 
130p. 

LUGONES, Maria. Rumo a um feminismo 
descolonial. Estudos Feministas, Florianópolis, 
v. 22, n. 3, p. 935-952, Nov. 2014. Disponível 
em: 
https://www.scielo.br/j/ref/a/QtnBjL64Xvssn9F
6FHJqnzb/. Acesso em: 11 jul. 2024. 

MALDONADO-TORRES, Nelson. A topologia 
do Ser e a geopolítica do conhecimento. 
Modernidade, império e colonialidade. Revista 
Crítica de Ciências Sociais [Online], n. 80, p. 
71-114, Out. 2008. DOI: 10.4000/rccs.695. 
Disponível em: 
http://journals.openedition.org/rccs/695 Acesso 
em: 10 jul. 2024. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Tradução F. 
Almeida. 3. ed. São Paulo: n-1 edições, 2018. 
80 p 

MIGLIEVICH-RIBEIRO, Adélia.; DOS 
PRAZERES, Lilian. G. A produção da 
subalternidade sob a ótica pós-colonial (e 
decolonial): algumas leituras. Temáticas, 
Campinas, v. 23, n. 45, p. 25-52, Fev./Dez. 
2015. DOI: 10.20396/temáticas. 
v23i45/46.11100. Disponível em: 
https://www.researchgate.net/publication/30923
0823_A_PRODUCAO_DA_SUBALTERNIDA
DE_SOB_A_OTICA_POS-
COLONIAL_E_DECOLONIAL_ALGUMAS_
LEITURAS Acesso em: 18 ago. 2024. 

MIGNOLO, Walter D. A colonialidade de cabo 
a rabo: o hemisfério ocidental no horizonte 
conceitual da modernidade. In: LANDER, E. 
(org.) A colonialidade do saber: 
Eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latino-americanas. Buenos Aires: Colección 
Sur-Sur, Clacso, 2005. cap. 3, p. 33-49. 

MIGNOLO, Walter D. Desobediência 
Epistêmica: a Opção Descolonial e o significado 
de Identidade Em Política. Cadernos de Letras 
da UFF – Dossiê: Literatura, língua e 
identidade, Rio de Janeiro, n. 34, p. 287-324, 
2008. Disponível em: 
https://professor.ufop.br/sites/default/files/tatian
a/files/desobediencia_epistemica_mignolo.pdf 
Acesso em: 2 mai. 2024. 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a 
mestiçagem no Brasil: identidade nacional 
versus identidade negra. Petrópolis: Vozes, 
1999. 152p. 

MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem 
conceitual das noções de raça, racismo, 
identidade e etnia. Programa de educação 
sobre o negro na sociedade brasileira. Niterói: 
EDUFF, 2004. Disponível em: 
https://biblio.fflch.usp.br/Munanga_K_UmaAbo
rdagemConceitualDasNocoesDeRacaRacismoId
entidadeEEtnia.pdf. Acesso em: 11 mai. 2024. 

MUNDURUKU, Daniel. Vozes ancestrais: dez 
contos indígenas. São Paulo: Editora FTD 
Educação, 2016. 80p. 

OLIVEIRA, Dennis de. A violência estrutural 
na América Latina na lógica do sistema da 
necropolítica e da colonialidade do poder. 
Revista Extraprensa, São Paulo, v. 11, n. 2, p. 
39–57, Ago. 2018. DOI: 
10.11606/extraprensa2018.145010. Disponível 
em: 
https://revistas.usp.br/extraprensa/article/view/1
45010.. Acesso em: 18 ago. 2024. 

PINTO, Júlio Roberto de Souza.; MIGNOLO, 
Walter D. A modernidade é de fato universal?: 
reemergência, desocidentalização e opção 
decolonial. Civitas - Revista De Ciências 
Sociais, Porto Alegre, v. 15, n. 3, p. 381-402, 
Jul./Set. 2015. DOI: 10.15448/1984-
7289.2015.3.20580. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/civitas/a/qqRR8D8df5R
KQN9bLmQjFmn/# Acesso em: 11 mai. 2024. 

PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. A 
geograficidade do social: uma contribuição para 
o debate metodológico para o estudo de 
conflitos e movimentos sociais na América 
Latina. Revista Eletrônica da Associação dos 
Geógrafos Brasileiros, Três Lagoas, v. 1, n. 3, 
p. 5-26, 1 Mai. 2006. Disponível em: 
https://periodicos.ufms.br/index.php/RevAGB/a
rticle/view/1344 Acesso em: 04 mai. 2024. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, 
eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
E. (org.) A colonialidade do saber: 



 

 
117 

 

Eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latino-americanas. Buenos Aires: Colección 
Sur-Sur, Clacso, 2005a. cap. 9, p. 107-130. 

QUIJANO, Aníbal. Dom Quixote e os moinhos 
de vento na América Latina. Estudos 
Avançados, São Paulo, v. 19, n. 55, p. 9-31, 
Set. 2005b. DOI: 10.1590/S0103-
40142005000300002  Disponível em:  
https://www.scielo.br/j/ea/a/KCnb9McPhytSwZ
LLfyzGRDP/# Acesso em: 14 abr. 2024. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder e 
classificação social. In: SANTOS, B. S.; 
MENEZES, M. P. (orgs.) Epistemologias do 
Sul. Petrópolis: Vozes, 2009. cap. 3, p. 73-117. 

SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, 
quilombos, modos e significados. Brasília: 
INCTI/UnB, 2015. 150p. 

SIMAS, Luís Antônio.; RUFINO, Luís. Fogo 
no mato: a ciência encantada das macumbas. 
Rio de Janeiro: Mórula, 2018. 124p. 

SOUZA, Luiz Gustavo Mendel.; LIMA, 
Susanna Fernandes. Preto velho e pedagogia do 
tempo presente. Revista Espaço Acadêmico, 
Maringá, v. 21, n. 231, p. 86-99, Nov./Dez. 
2021. Disponível em: 
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/Espaco
Academico/article/view/60975 Acesso em: 1 
mai. 2024. 

TODOROV, Tzvetan. A Conquista da 
América: a questão do outro. 2. ed. Tradução 
B. P. Moi. São Paulo: Martins Fontes, 1982. 
400p.  

 

Nota do autor: 

Reconheço que o recorte teórico adotado no 
ensaio resultou na omissão das raízes patriarcais 
do processo colonial ocidental moderno. 
Embora a cultura e a mentalidade patriarcais 
sejam centrais nas construções ideológicas do 
eurocentrismo e do nortecentrismo, minha 
abordagem não contemplou essa dimensão, 
reflexo de uma compreensão ainda limitada 
sobre a complexidade histórica dessas 
estruturas. Além disso, a linguagem andro-
antropocêntrica presente no texto reforça 
padrões que busco desconstruir. Estou em 
processo de revisão crítica da minha escrita, na 
tentativa de adotar formas mais coerentes com 
os princípios que pretendo afirmar. 

 

Recebido em 2024-11-14 
Publicado em 2025-12-29 

 

 

 


