
 

 
10 

 

 

 

 

Pensar com o corpo, falar com a mente:  
escrevivendo reflexões sobre corpo e raça a partir do yoga  

DUANA EDUARDA ELIAS DA SILVA* 

 

 

 

Resumo: O presente texto parte da reflexão de ser uma mulher negra na região 
Sul do Brasil, refletindo sobre violências históricas e cotidianas, saúde e 
subjetividade. Para tal, o encontro com a prática de yoga, ao mesmo tempo, com 
o pensamento de autoras como Lélia Gonzalez, Patricia Hill Collins e Conceição 
Evaristo, é articulador central para pensar essa relação. Assim, adota-se a 
escrevivência, valorizando a escrita de si como ferramenta epistemológica 
enraizada nas vivências negras e voltada à ruptura com os paradigmas científicos 
coloniais. O texto afirma que o corpo de mulheres negras, longe de ser espaço 
de dor, é lugar de reexistência, saber e transformação. Trata-se de uma 
contribuição crítica à reflexão sobre corpo, identidade e saberes produzidos a 
partir das margens. 

Palavras-chave: Mulheres negras; corporeidade; escrevivência; yoga. 

Thinking with the body, speaking with the mind: escrevivendo reflections on 
the body and race through yoga  

Abstract: This text is based on the reflection of being a black woman in the 
southern region of Brazil, reflecting on historical and everyday violence, health 
and subjectivity. To this end, the encounter with the practice of yoga and, at the 
same time, with the thinking of authors such as Lélia Gonzalez, Patricia Hill 
Collins and Conceição Evaristo, is a central articulator for thinking about this 
relationship. Thus, it adopts the idea of escrevivência, valuing the writing of the 
self as an epistemological tool rooted in black experiences and aimed at breaking 
with colonial scientific paradigms. The text affirms that the body of black 
women, far from being a space of pain, is a place of reexistence, knowledge and 
transformation. It is a critical contribution to reflection on the body, identity and 
knowledge produced from the margins. 

Key words: Black women; corporeality; escrevivência; yoga 

 

 

 

*  DUANA EDUARDA ELIAS DA SILVA é mestranda em Ciências Sociais (PGC/UEM) e 
graduada em Ciências Sociais (UEM).  



 

 
11 

 

Considerações iniciais  

Reconheci em meu próprio corpo as 
violências do passado e do presente 
contra mulheres negras a partir de um 
contato transformador com o 
pensamento de intelectuais como Lélia 
Gonzalez (2020), Patricia Hill Collins 
(2019), Carla Akotirene (2019), Carolina 
Maria de Jesus (2020), Bell Puã (2019), 
entre outras. Desde então, assumo um 
lugar no mundo que assimila e supera o 
desprendimento do meu corpo físico da 
minha existência integral. O resultado 
disso foi uma jornada dolorosa com o 
meu corpo até o ponto de compreender 
que ele é mais do que um território 
definido externamente. 

Este texto foi escrito visando registrar o 
processo lento que ocorreu e continua 
em percurso em minha vida, a partir da 
experiência de ser uma mulher negra no 
Brasil, especificamente no sul do país. 
Com isso, pretendo descrever como o 
encontro com o yoga influenciou meu 
olhar sobre o que é o meu corpo, pois 
antes, meu primeiro anseio ao descobrir 
que eu era do sexo feminino era ter um 
corpo branco. No entanto, sendo isso 
inalcançável, meu corpo negro se tornou 
um detalhe frustrante. 

Ter um corpo negro é descrito no 
cotidiano de Carolina Maria de Jesus 
(2020), o primeiro livro que li, escrito 
por uma intelectual negra. No cotidiano, 
Carolina foi abandonada pelo Estado, 
pela família e pelo parceiro, mas não por 
ela mesma. A repulsa por ter um corpo 
como aqueles que são abandonados por 
todos me assombrava.  

Lélia Gonzalez (2018, p. 75), relata uma 
situação desconcertante na epígrafe de 
seu texto intitulado “Cumé que a gente 
fica?”, onde somente a presença negra 
causa desconforto para o branco e para o 
negro. O branco não pensa que o 
desconforto nasce primeiro nele, mas o 

negro sabe que é, porém olha para si 
buscando concerto. O contexto é uma 
festa onde o assunto era sobre os negros, 
porém eles não tinham lugar a frente e 
nem voz, mas quando essa voz foi 
requerida, aí sim a confusão estava 
armada. 

Então me pergunto, porque me submeto 
ao desconforto gerado pelo outro que 
sempre me coloca como “Outro”, aquele 
que marca diferença, que marca a 
existência de um “eu” natural em 
oposição a mim, um ser negativo quando 
inserido em um dispositivo racial, como 
bem coloca Sueli Carneiro (2022, p.28)?. 
Ainda seguindo Gonzalez (2018), a 
neurose da cultura brasileira pode ser a 
resposta. Ora, uma cultura que mantém a 
manutenção de um mito que oculta toda 
uma memória ancestral e de 
escravização e que cria assimilações de 
um corpo que é em si, mais de um: 
doméstica e mulata, poderia facilmente 
produzir essa neurose que faz acreditar 
que o carnaval é símbolo de harmonia 
social entre o branco e o negro. O que 
essa cultura não esconde são histórias 
como a minha, eu não queria ter um 
corpo que é o tempo todo violentado. 
Esse desconforto nasceu em mim?  

Em outra perspectiva, não tão distante, 
pois para que esse desconforto fosse 
criado, processos de separação e 
distinções fizeram parte desse construto, 
está a separação do corpo e não-corpo 
proposta principalmente por uma cultura 
eurocêntrica que não relaciona a 
existência de um corpo e alma e aprova 
a ideia daquele que possui a razão para 
ser sujeito para servir também de 
validação para uma dominação racial e 
de gênero (Quijano, 2005, p. 128-129). 
Na época, eu não sabia que eram 
definições exteriores a mim. Não 
conhecia tais conceitos, mas não os 
queria.  



 

 
12 

 

Hoje, sendo  uma  mulher negra e 
assumindo um corpo que é político, amo 
o poder  que minhas  ancestrais como 
Carolina Maria de Jesus e Patricia Hill 
Collins, me  deixaram:  a autodefinição, 
ou seja, o decidir estar no mundo a partir 
de convicções próprias, mesmo que a 
condição externa seja de opressão 
(COLLINS, 2019). 

 O encontro com o yoga e com a minha 
ancestralidade me possibilitou um novo 
olhar sobre o meu diálogo com o mundo. 
A partir disso, as reflexões que trago, em 
um primeiro momento, provocam o 
leitor a compreender como o yoga pode 
mudar as noções de corpo de mulheres 
negras. No entanto, também sinalizam 
que esse processo não é fácil e nem 
individual, e que o yoga não deve ser 
compreendido apenas como uma simples 
ferramenta para essa transformação. É 
necessário considerar outros processos 
para a compreensão desse corpo no 
mundo. 

Assim, deixo explícito que o yoga é uma 
filosofia e um estilo de vida milenar que 
exige, em sua prática, uma consciência 
corpórea diária (PATÂNJALI, 2014). A 
prática do yoga passou por diversas 
transformações ao longo dos anos, e 
causas externas, como a globalização 
que fez com que seus significados e 
filosofia se dissolvessem de acordo com 
a compreensão da teoria e da realidade 
de cada local.  

A base filosófica que conhecemos surgiu 
na civilização tântrica, que existiu não 
somente na Índia, mas em diversas partes 
do mundo, há mais de dez mil anos, antes 
mesmo da civilização ariana existir no 
subcontinente hindu (SARASWATI, 
2014). Essa prática reconhece que o 
corpo está em diálogo com a mente e 

 
1O trabalho de Ana Sou com o kemetic yoga vem 
sendo fundamental para um resgate do yoga em 
uma perspectiva ancestral. Reconhecendo que 
não existe somente uma verdade sobre toda a 

com o mundo. A organização filosófica 
afirma que é necessário interagir com o 
corpo através dos estímulos corporais, 
como as posturas, que em sânscrito são 
chamadas de asana, para então atingir a 
compreensão de que somos corpo, mente 
e universo. Os asanas são posturas que 
evocam a fauna e a flora, como a 
"postura da cobra" ou a "postura da 
árvore". 

Destaco que atualmente no Brasil, vem 
sendo disseminado o Kemetic Yoga, 
(yoga de kemetic ou yoga africano) 
popularizado principalmente pela 
professora Ana Sou1, mas o contato que 
tive com a prática foi com o yoga 
indiano.  

Em outro sentido, o método adotado para 
refletir essas relações, foi a  
Escrevivência da literata  Conceição 
Evaristo, que segundo Solange Gil de 
Azevedo (2019), intelectual que 
introduziu o método nas Ciências 
Sociais, a partir de sua dissertação de 
mestrado, intitulada “O canto de 
resistência de mulheres negras: vozes 
que ecoam transformação social”, é uma 
forma de expressar e analisar a história 
de mulheres negras enquanto saber para 
traduzir um mundo atravessado pelas 
opressões interseccionais 
(AKOTIRENE, 2019). 

Para esta reflexão, a escrevivência 
permite escrever com um sentido único 
de expressar vida nas linhas. Consigo 
encontrar o ponto anterior aos  meus 
dedos  e posterior ao teclado, sem culpa 
e autorizada por uma ancestral e  
intelectual que  reconhece o poder das 
epistemologias formuladas por mulheres 
negras, justamente por ser linhas que 
podem ser do  gênero literário  ou 
científico, uma história de vida 

história do yoga no mundo. Página do Instagram 
da professora disponível em: 
>https://www.instagram.com/anasou.a/<. 



 

 
13 

 

metodológica  pensada fora  do  sentido 
colonial e que está relacionada a uma 
escrita que nasce de um corpo, no 
cotidiano e experiências de vidas de 
mulheres negras. Sendo uma história de 
vida escrita a punho ancorada no 
individual que ao mesmo tempo pensa o 
coletivo (AZEVEDO,2019, p. 04). 

Enxergar a escrevivência também numa 
perspectiva decolonial, me coloca em 
um local de admitir que as metodologias 
que servem para dar um caráter legítimo 
e real ao científico na maioria das vezes, 
ignoram formas de existir e estar no 
mundo. O que quero dizer, é que as 
mudanças ocorrem no decorrer de uma 
pesquisa, assim como as formas de 
existir são plurais e não nos permite 
acessar toda a plenitude do objetivo de 
um método. 

A escrevivência é uma escrita do 
passado, da memória, mas também do 
presente e do futuro. Cada história 
escrevi(vida) está na memória, ao 
mesmo tempo, retratam um presente que 
aciona diferentes significados para quem 
conta e para quem escreve, como faz 
Conceição Evaristo (2011) ao escreviver 
histórias de mulheres negras onde se 
aciona memória e presente.  

Uma elucidação pode ser alcançada 
quando comparamos o método da 
escrevivência com a autoetnografia, que 
é uma escrita que se confunde com a 
memória. Embora a acione, não se trata 
de uma autobiografia. Quando 
autoetnografo, aciono um método que 
coloca a relação entre pesquisador e 
objeto em um espaço em que o 
pesquisador se torna sujeito, o que não 
diminui o caráter científico, e, ao mesmo 
tempo, dialoga diretamente com a 
proposta de pensar uma etnografia que 
não acontece apenas a partir da 
observação.  

A experiência do pesquisador, contada e 
analisada por ele, também é 
antropologia, como faz Fabiane Gama 
(2020) ao autoetnografar suas vivências 
como pessoa com esclerose múltipla. A 
autora afirma que as autoetnografias são 
pesquisas que não tratam apenas de 
dados, mas de experiências; são 
emotivas, corporificadas e reflexivas 
(GAMA, 2020, p. 191). 

A escrevivência e a autoetnografia são 
próximas em linhas de primeiros 
sentidos. Quando Daiana Bonetto (2023, 
p. 30), coloca “Imediatamente 
combatido por seu contrário do não-
sujeito, a voz, o corpo é expresso no  
texto” e adiante “ A intimidade mais 
profunda da pesquisadora sujeito, 
pesquisadora-objeto, juntando 
diligência, é recurso, método de diminuir  
oposição ou apagar a frequente fronteira 
estabelecida entre o fazer científico e a 
subjetividade”, é evidente que existe 
essa localidade no texto autoetnografado 
e escrevivido, mas o que se pontua, é que 
a escrevivência não detém o sentido de 
somente rejeitar a separação do 
pesquisador e do objeto, esse é um 
sentido intermediário quando colocado 
no campo científico. Escrevivência é a 
expressão de um colocar-se no mundo a 
partir de uma realidade marcada pelo 
racismo. 

Pretendo marcar um lugar, onde a minha 
aproximação com o tema (enquanto 
mulher negra) e a escrita em primeira 
pessoa será enfoque, uma escrevivência. 
Quero dialogar com a utilização desse 
método dentro de um olhar que afirma a 
vivência de mulheres negras pode ser 
utilizada a partir de diferentes técnicas 
sem perder um enfoque científico, 
epistemológico e subjetivo.  

Portanto, a relação com o yoga que traço 
no presente será descrito a partir da 
escrevivência de memórias com a 
prática. Onde pretendo refletir sobre as 



 

 
14 

 

noções de corpo que permeiam algumas 
nuances da minha relação com estúdios, 
tapetes, velas, incensos, alunos. O campo 
aconteceu nos espaços que transitei, 
transcritos em anotações que fiz em 
alguns momentos em cadernos de 
prática.  

Pensar com o corpo, falar com a mente 

Minhas primeiras aproximações com a 
prática de yoga aconteceram em 2015. 
Eu estava em casa, procurando um vídeo 
na internet de exercícios físicos, quando 
me deparei com uma aula de yoga. O 
fundo do vídeo era branco, a roupa 
fitness do professor, verde, e o tapete 
preto. Ele também usava um microfone, 
tênis e a aula terminou em dez minutos. 
Não entendi quando ele dizia “cachorro 
olhando para baixo” e muito menos 
chaturanga. Minha coluna não ficava 
igual a dele, eu não transpirei – para mim 
significou que a prática não foi boa. 
Fiquei completamente frustrada e não 
voltei a praticar naquele ano, e nos 
seguintes arrisquei algumas vezes.  

A pandemia2 transformou essas 
experiências. Com algumas semanas 
sem poder sair de casa, recorri ao yoga 
mais uma vez, porém a professora era 
diferente. O fundo do vídeo era colorido, 
a roupa fitness era rosa, o tapete roxo, a 
voz serena. Havia cinco minutos de 
silêncio no início e dez no final. As 
posturas se mostraram fáceis, e não me 
importei por não transpirar. Relaxei 
completamente. Depois dessa 
experiência, comecei a praticar todos os 
dias, avancei nas posturas e comecei a 
tirar fotos e gravar vídeos para 
acompanhar meu processo, sujei todas as 
paredes do apartamento onde morava. 
Um tempo depois, encontrei um estúdio 
de yoga que estava com um curso de 

 
2 Refiro-me a pandemia mundial ocasionada pelo 
vírus da covid-19. 
3 TCC é uma abreviação para Trabalho de 
Conclusão de Curso.  

formação para instrutores aberto. O 
professor me disse que eu poderia 
participar para me aprofundar na prática, 
e eu amei a ideia, já que as posturas eram 
a minha paixão na época. 

No curso, eu era a única mulher negra, 
mas isso não foi um impasse, pois esse 
olhar eu só tenho agora. Também era a 
que detinha menos dinheiro, usava 
roupas baratas e não chegava de carro. O 
meu TCC3 foi uma discussão sobre 
professores de yoga e consciência 
corporal. Hoje, acrescentaria a 
consciência coletiva e de classe. Durante 
todo esse tempo, apesar de estar em um 
local onde a conexão entre corpo e mente 
é essencial, estive desconexa de tudo. 

Uma cena que representa essa 
desconexão aconteceu em uma manhã 
ainda escura. O canto dos pássaros 
estava tímido, fui para o quarto que 
passou a ter a funcionalidade de ser meu 
espaço de yoga, estendi o meu tapete e 
comecei a praticar Ashtanga4 yoga, cerca 
de vinte minutos depois paro e começo a 
chorar. O yoga desperta emoções e sem 
orientação adequada, essas emoções 
podem se tornar confusas e difíceis de 
lidar. O fato é que a vida encima do 
tapete passou a ser uma tortura para 
mim. Eu não tinha noção de que o meu 
corpo era atravessado, mas sofria. 

Nesse sentido, Frantz Fanon (2008) 
reforça a ideia de que a experiência negra 
é vivida de maneira distinta e 
profundamente marcada por processos 
de desumanização, a vida da pessoa 
negra como uma dimensão de 
experiência é sempre mediada pelo olhar 
externo, que tenta aprisiona-la em 
imagens degradantes. Nesse sentido, 
Patrícia Hill Collins (2019) ao trazer o 
conceito de imagens de controle sobre os 

4 Ashtanga é uma ramificação do yoga, são séries 
fixas e que tem foco intenso no corpo físico para 
alcançar uma expansão da consciência. 



 

 
15 

 

corpos de mulheres negras, enfatiza o 
quão violentados esses corpos são e o 
quanto o externo define e se legitima em 
cima de perspectivas sexualizantes e 
humilhantes sobre esse “Outro”. 

Mergulhada em um mundo onde a 
praticante de yoga perfeita conseguia se 
equilibrar pelos antebraços e mãos, 
usava  um conjunto fitness de ótima 
qualidade e tinha um tapete com um 
desenho indicando onde colocar as mãos 
e pés para manter-se  alinhada, eu queria 
que  o meu corpo físico e todos os 
lugares de contato dele fossem assim. 
Todos os dias em que eu subia no tapete, 
odiava o que eu era. O não conseguir 
tocar o chão com todas as extremidades 
das minhas palmas, o não ser magra e 
estar pesada para as posturas invertidas 
me frustrava completamente. De certa 
forma, comecei a enxergar meu corpo 
como um acessório (LE BRETON, 
2003) e o yoga como essa ferramenta de 
lapidação corporal e porta de entrada 
para uma vida perfeita, feliz e sem 
ansiedades.  

Adquiri roupas, acessórios de prática, 
comecei a dar aulas, mas não me 
localizava em mim e consequentemente 
no mundo. Continuei no yoga por uma 
tentativa incessante de buscar um lugar 
que nunca seria meu. Assim como 
pontua Neusa Santos Souza (2021), o 
negro torna-se negro em um primeiro 
momento a partir de um referencial 
construído a partir das pessoas brancas, 
assim a emocionalidade modo como elas 
traçam as suas próprias narrativas de si e 
dos seus processos de subjetivação é 
marcada pela ideologia da branquitude. 
O yoga que eu buscava era eurocêntrico 
focado nas performances do corpo físico. 
E essa tortura resultou em 
consequências, o tapete se tornou meu 
local de punição na maioria do tempo.  

 

Comecei a buscar uma vida totalmente 
dentro de espaços que comunicavam 
com uma ética de super individualização 
do corpo: academia, corrida, crossfit, 
entre outros. Tudo valia para tentar 
perder peso, ser mais flexível, ter a 
“aparência de uma professora de yoga”. 
Ninguém me disse que isso não era 
importante, pelo contrário, durante o 
meu curso, havia uma supervalorização 
do despertar matutino, do comer bem, do 
alcançar as posturas para o conforto 
mental. O meu corpo tornou-se, como 
diz Le Breton (2011, p. 11), um signo 
individual dissociado devido a uma 
herança de pensamento dualista. Ainda, 
o autor acrescenta que a medicina 
clássica fez desse corpo um alter ego do 
homem, ele aparta a doença das suas 
outras relações do mundo, e acrescento 
que além de ter essa concepção o meu 
corpo nunca foi visto como algo 
biológico para o cuidado clássico, mas 
como algo explorado para o trabalho e a 
exploração sexual.  

O meu alter ego era o de outro, a 
concepção de doença, saúde e mundo foi 
duplamente violento para a minha 
subjetividade. Eu queria ser outra 
pessoa, eu enxerguei somente a minha 
representação que precisava ser 
modificada. Gonzalez (2020), ao pensar 
a cultura neurótica brasileira aponta que 
a mulher negra sofre uma dupla 
violência: racial e de gênero. Pensando 
por esse viés que se aproxima de um 
pensamento interseccional, na minha 
subjetividade essa violência refletiu em 
um pensamento incessante de que nada 
do que eu fazia nunca era o suficiente e 
tudo isso refletia nas minhas escolhas no 
tapete e fora dele.  

Um dos contextos que me marcaram de 
forma intensa aconteceu na minha 
adolescência. Eu tinha duas amigas 
próximas como irmãs. Eu parda, uma 



 

 
16 

 

delas preta e a outra branca5. Minhas 
concepções do que era ser do sexo 
feminino em um sentido único e sem 
adições interseccionais, foram 
significamente formadas a partir dessa 
relação. A mulher branca, cujo 
carinhosamente chamarei de Betinha, era 
a personificação de uma mulher 
“perfeita”, branca, tinha uma estatura 
média, um corpo magro, cabelos 
ondulados quase lisos, um nariz fino, 
olhos amendoados, boca fina e rosada, e 
um sorriso grande e animado. Sua 
relação consigo era assombrada com as 
exigências do que seria ser uma mulher 
branca perfeita, ela alisava seu cabelo 
por não ser liso o suficiente, ela 
detestava seu nariz fino, pois quando 
sorria, ficava um pouquinho maior nas 
laterais, ficava horas escolhendo roupas, 
pois nada ficava bom no seu corpo 
magro, todos os meninos queriam 
acessá-la, mas ela não queria nenhum, 
pois queria ser perfeita para o seu 
preterido. Betinha, era o centro do grupo, 
e eu amava tudo nela, não entendia suas 
reclamações. 

Se Betinha odeia suas poucas ondas no 
cabelo, eu odeio meu cabelo totalmente 
tomado por elas e acrescido de nenhum 
resquício liso, se ela odiava seu nariz 
fino, eu odiava o meu  carinhosamente 
chamado por ela de “gordinho”, se ela 
odiava seu corpo magro, eu odiava o 
meu que nunca chegaria perto de sua 
estrutura, se ela desprezava seus 
pretendentes em  respeito ao seu  
preterido, o que eu  faria sem ter quase 
nenhuma relação. Ela se tornou o centro 
do meu mundo, a minha referência de 
beleza, eu queria ser como ela, eu a 
amava por ela. Na época, dançávamos 
muito, passávamos horas conversando 
sobre como gostaríamos de ser.  

 
5 Classificações conforme IBGE (Negro – preto 
e pardo –, branco) e autodeclaração individual de 
cada amiga.  

A outra amiga, carinhosamente chamada 
de Mandinha, era constantemente 
elogiada por Betinha, ela tinha traços 
finos e era magra, apesar de sua cor mais 
retinta que a minha. Nossa adolescência 
foi marcada pelas longas conversas sobre 
meninos, roupas e defeitos corporais. 
Betinha, minha amada amiga, seguiu sua 
vida, se casou com o preterido e tem uma 
filha. Mandinha, vi nas redes sociais que 
está usando o cabelo crespo, eu sempre 
disse para ela, apesar de também usar o 
meu alisado. Quando me   encontrei com 
Betinha há alguns anos atrás, ela disse 
que eu estava linda, que amou meu 
cabelo com tantos caracóis, que amava 
minha maquiagem, minha roupa e que 
arrumei um namorado lindo. Eu 
continuava a amando, ela não mudou 
nada, eu mudei, mas ainda me   odiava. 
Demorou para que eu percebesse que 
nunca seria como ela.  

Passei por alguns bons anos 
completamente doente, adoecida na 
relação com o yoga, com o meu trabalho, 
com o meu corpo. Perdi uma parte do 
meu cabelo na nuca e no dia seguinte fui 
na dermatologista, com receios, pois 
nunca sei o que os médicos pensam sobre 
o meu corpo, ou melhor, tenho medo dos 
estereótipos que carrego. O consultório 
era bonito, a consulta cara e eu marquei 
pelo desespero. Chegando na consulta, 
comecei a falar o que tinha acontecido e 
comecei a chorar pela perda do cabelo, 
me acalmei e disse que eu era um ponto 
sensível – com vergonha e esperando 
aconchego –, a médica me disse: 
“percebi que você é chorona”, enquanto 
escrevia a receita do  remédio.  

No momento em que saí da consulta, me 
lembrei de uma disciplina que fiz sobre 
Antropologia da saúde e em como essa 
disciplina precisaria estar nas grades dos 



 

 
17 

 

cursos, principalmente para enfermeiros 
e médicos. Como uma médica não sabia 
que o meu cabelo era importante. A 
minha experiência foi diagnosticada 
unicamente pelo corpo, pelo biológico. 
Para alguns autores como Ingold (2011), 
o corpo não é tão dado assim, ele não é 
unicamente genético, assim como andar 
de bicicleta, e falar são aprendidos, nada 
é naturalmente adquirido e todas estas 
técnicas e aprendizados são mediados 
pelas relações sociais. Assim, todas as 
relações com o corpo são influenciáveis 
e carregam sentido. Pensar o corpo por 
uma ótica unicamente genética é 
caminho para pensar esse mesmo corpo, 
no contexto de doente, como unicamente 
diagnosticado de forma reducionista. Ao 
chegar em casa no fim de semana após a 
consulta, já que eu morava fora, minha 
mãe disse que era estresse, que o dela já 
havia caído quando estava estressada, e 
de fato, eu estava sofrendo influências 
externas a mim intensas e estressantes.  

Esse episódio despertou em mim muitas 
reflexões sobre como eu estava lidando 
com a minha existência no mundo, e a 
partir de onde toda essa relação com 
quem eu era surgia. Eu sabia parte das 
discussões raciais, algo superficial, e 
comecei a ter contato com o 
conhecimento produzido por mulheres 
negras, o feminismo negro. Uma grande 
amiga me apresentou, e ela idealizou um 
projeto de impacto em Maringá, que me 
impulsionou a entrar no mestrado e a 
começar a dar aulas de yoga com um 
outro propósito. A partir disso, quando 
migrei para aulas de yoga partindo da 
perspectiva de autodefinição 
(COLLINS, 2019), coletividade e 
autocuidado para emancipação, tudo o 
que um dia foi yoga para mim se 
transformou.  

 

 

A cena se passa em um espaço em 
Maringá localizado no Paraná, sul do 
país. Espaço cuja entrada é convidativa e 
embelezada com imagens pintadas por 
uma artista negra, coletivamente com 
pessoas que ajudaram a organizar a casa. 
Na parede direita, intelectuais e ativistas 
como Lélia, Conceição Evaristo, Luísa 
Mahin, Carolina Maria de Jesus, Neuza 
Santos Souza, entre outras. Na parede da 
frente uma representação ancestral que 
simboliza a idealizadora do projeto e sua 
família, sua ancestralidade. Unindo 
profissionais de saúde, educação e afro-
empreendedoras, guiei pela primeira vez 
uma meditação para mulheres negras. 
Elas compartilharam como era difícil 
mergulhar em si e como não queriam 
mais falar sobre dor, queriam falar e 
sentir o amor. Me lembrei de Betinha, 
me lembrei de como o yoga foi doloroso 
para mim, do racismo que me atravessa 
todos os dias, apesar de sim, eu querer 
sentir o amor. 

Sempre questionei porque era tão difícil 
sentir amor por mim mesma e entendi 
que é porque é doloroso quando se tem 
um corpo violentado. Nesse período, 
lendo minhas irmãs intelectuais e 
guiando minhas irmãs em práticas e 
meditações, vivenciei, compartilhei, 
acolhi muita dor. Uma dor que estava 
refletida no corpo, na dificuldade de 
permanecer meditando, no não alcançar 
o pé e de se emocionar facilmente com o 
simples fato de estar ali. A dor era delas 
e era minha.' 

Mas foi ali, naqueles momentos em que 
ouvi muitas histórias sobre dor e amor, 
que coletivamente, começamos a 
construir novos caminhos longe de um 
universalismo sobre nossos corpos, 
histórias, nomes e caminhos. O autor 
Ngũgĩ wa Thiong’o, diz que o efeito de 
uma bomba cultural é aniquilar a crença 
das pessoas em um mundo até então 
conhecido, seus nomes, idiomas, 



 

 
18 

 

ambientes, tradições e nelas mesmas. 
(WA THIONG’O, 2005, p. 03 apud 
COSTA; TORRES; GROSFOGUEL, 
2018, p. 13). Ao contrário desse 
conhecimento desincorporado, o projeto 
decolonial assume a necessidade de 
afirmar quem se é para um conhecimento 
que desarma essa bomba, o 
conhecimento torna-se também político 
(COSTA; TORRES; GROSFOGUEL, 
2018, p. 13). Afirmo esse modo de 
vivenciar o coletivo, estando em sintonia 
com esse modo de viver o yoga e o 
corpo. É a decolonialidade no cotidiano 
político de mulheres negras 
ressignificando o que é corpo, saúde e 
autocuidado, resgatando suas 
ancestralidades, e podendo enxergar 
formas de existir.  

O yoga praticado em um estúdio com 
paredes claras, roupas verdes e de asanas 
complicados não poderia acontecer ali, 
não teria espaço ali, eu não poderia ser 
mais a mesma. Comecei a entender que 
isso fez parte do meu processo de 
compreensão de que o meu corpo não é 
dissociado e uma outra noção de corpo 
começou a ser construída para mim, ao 
mesmo tempo em que minhas alunas 
permitiram que eu as guiasse por outros 
caminhos.  

A sala de prática tem uma vela, 
produzida por uma empreendedora 
negra, incenso, produzido por uma 
“macumbeira” negra, tem Carolina 
Maria de Jesus na parede, pintada e 
eternizada por um artista negro.  No 
tapete, corpos negros construindo novas 
relações consigo e com o mundo. Fora 
do tapete eu existo, construindo novas 
relações comigo e com o mundo. Admiti 
para mim que meu corpo não estaria 
mais em uma configuração de 
subalternidade, apesar de existir em uma 
lógica de poder de morte, como explica 
Membe (2016) ao conceituar a 
necropolítica, que coloca a vida de 

pessoas negras sempre em uma posição 
de morte por quem detém o poder 
político.  

Percebi que a meditação poderia 
acontecer na conversa descontraída antes 
da prática, na minha aluna sorrindo por 
estar fazendo uma postura engraçada que 
a lembrava das brincadeiras de infância, 
acontecia no choro pela lembrança da 
falta do colo da mãe. Elas também se 
frustravam quando não conseguiam 
realizar uma postura, porém depois de 
um tempo, passaram a não querer mais 
as posturas difíceis, só queriam a parte 
do relaxamento e a acolhida do cheirinho 
da vela. 

Ninguém me disse que eu poderia guiar 
um yoga somente de posturas simples, e 
a consciência corporal do meu TCC, se 
transformou em uma consciência 
coletiva. Não daria  para ser  professora 
de yoga sem compreender as relações 
que um corpo finda com mundo ao redor, 
pois essa relação pode ser de extremo 
sofrimento e a prática precisa ser outra, 
acontecer em outros espaços, deixar livre 
para que os sentimentos sejam 
assimilados ali e continuem sendo nas 
relações cotidianas.  

Uma aluna se tornou professora também, 
ela é macumbeira, de acordo com suas 
palavras, produz incensos, chás, entre 
outros produtos curativos. Ela  me guiou 
uma vez, e a doçura de sua voz, seu 
ajuste corporal atento, sua imagem em 
um lugar que antes ela não se imaginava, 
me despertou um amor que antes eu não 
sabia que existia, eu a amava, um corpo 
parecido com o meu. Comecei a entrar 
na sala de prática me amando e o meu 
processo de autodefinição aconteceu 
pela relação do meu corpo em uma 
compreensão de mundo fora de uma 
universalidade e um dualismo médico. 
Isso me permite guiar corpos que 
estabelecem relações cotidianas com o 



 

 
19 

 

externo, nas relações sociais. Assim, 
como aponta Fassin:  

O corpo, na proporção que 
materializa em cada um de nós a 
inscrição da sociedade e do trabalho 
do tempo, porta também um 
testemunho, através da doença 
como um dado físico e material, mas 
também como uma narrativa 
individual e coletiva (FASSIN, 
2012, p. 13). 

Na relação que se constrói 
cotidianamente, procuro pensar o meu 
corpo individual e ao mesmo tempo 
coletivo como uma existência de 
subjetividades não mais domesticadas, 
mas como formas de estar no meio 
social.  

Considerações finais  

O yoga, com suas várias interpretações e 
práticas, frequentemente é visto como 
uma ferramenta para alcançar clareza 
mental ou um corpo idealizado. No 
entanto, essa visão pode resultar na 
dissociação entre corpo e mente, corpo e 
espaço, corpo e cultura. Ao me deparar 
com essa abordagem ocidentalizada do 
yoga, percebo que ela ignora as 
experiências únicas de sujeitos diversos, 
especialmente de mulheres negras. 
Quando me encontro com a prática do 
yoga, uma série de sentimentos e 
fenômenos emergem, refletindo tanto 
minhas lutas pessoais quanto coletivas. 

A pressão para me adequar a padrões 
eurocêntricos de beleza intensifica essa 
desconexão, gerando uma relação tensa 
com a minha própria corporeidade. Esse 
desconforto se manifesta em emoções 
confusas e dolorosas, levando-me a 
questionar minha identidade e lugar no 
mundo. Contudo, a reconexão com 
minha ancestralidade e um yoga que 
enxerga o corpo como algo social e 
coletivo traz uma nova perspectiva para 
o meu modo de existência. Essa 
transformação me permite um diálogo 

mais profundo e a construção de uma 
identidade que vivencia a força do 
coletivo. 

Assim, percebo o yoga como algo que 
vai além das posturas físicas. A prática 
se torna um espaço onde incorporo riso e 
emoção, permitindo-me expressar 
vulnerabilidades e acolher a dor. 
Descubro um amor que é construído no 
coletivo, onde o cuidado com meu corpo 
e o reconhecimento das minhas 
experiências se tornam essenciais. Essa 
abordagem desafia normas eurocêntricas 
e reafirma o corpo em uma percepção 
que vai para além do biológico passando 
pelas experiências coletivas.  

Nesse novo entendimento, o yoga não é 
apenas uma atividade física, mas um 
caminho para uma autodefinição. Ele 
resgata a importância das relações 
sociais e da comunidade, transformando-
se em um espaço de acolhimento e de 
compartilhamento de vivências. É uma 
prática que, agora, nutre minha alma e 
fortalece minha identidade, permitindo-
me enxergar uma totalidade. 

 

Referências  

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São 
Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019. 

AZEVEDO, Solange Gil de. O canto de 
resistência de mulheres negras: vozes que ecoam 
transformação social. 2021. 120 f. Dissertação 
(Mestrado em Ciências Sociais) – Programa de 
Pós-Graduação em Ciências Sociais, 
Universidade Estadual de Maringá, Maringá, 
2021. 

BONETTO, Daiana. A dor ri: uma 
autoetnografia (performática) sobre a 
fibromialgia. 2023. 60 f. Trabalho de Conclusão 
de Curso (Bacharelado em Ciências Sociais) – 
Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 
Porto Alegre, 2023. 

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: 
a construção do outro como não ser como 
fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2022. 



 

 
20 

 

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista 
negro: conhecimento, consciência e a política do 
empoderamento. São Paulo: Boitempo, 2019. 

EVARISTO, Conceição. Insubmissas lágrimas 
de mulher. Belo Horizonte: Nandyala, 2011. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. 
Salvador: EDUFBA, 2008. 

FASSIN, Didier. O sentido da saúde: 
antropologia das políticas da vida. In: 
SAILLANT, Francine; GENEST, Serge (orgs.). 
Antropologia médica: ancoragens locais, 
desafios globais. Rio de Janeiro: Fiocruz, 2012. 
p. 375–390. 

GAMA, Fabiane. A etnografia como método 
criativo: experimentações com a esclerose 
múltipla. Anuário Antropológico, v. 45, n. 1, p. 
123–145, 2020. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-
latino-americano: ensaios, intervenções e 
diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

INGOLD, Tim. ‘Gente como a gente’: o conceito 
de homem anatomicamente moderno. Ponto 
Urbe, n. 8, 2011. 

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de despejo: 
diário de uma favelada. São Paulo: Ática, 2020. 

LE BRETON, David. Adeus ao corpo: 
antropologia e sociedade. Campinas: Papirus, 
2003. 

LE BRETON, David. Antropologia do corpo e 
modernidade. Petrópolis: Vozes, 2011. 

PATANJALI. Os Yoga Sutras de Patanjali. 
Tradução de Carlos Eduardo Gonzales Barbosa. 
São Paulo: Mantra, 2017. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, 
eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
Edgardo (org.). Colonialidade do saber: 
eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: 
CLACSO, 2005. p. 107–130. 

SARASWATI, Satyananda. Asana, Pranayama, 
Mudra Bandha. Bihar, Índia: Yoga Publication 
Trust, 2020. 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: ou as 
vicissitudes da identidade do negro brasileiro em 
ascensão social. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 

 

Recebido em 2025-06-01 
Publicado em 2025-12-29 

 


