
 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

26 
 

 

DERRIDA E A DIFERENÇA: CURRÍCULO COMO ZONA DE 

TRADUÇÃO 

 

DERRIDA AND THE DIFFERENCE: CURRICULUM AS 

TRANSLATION ZONE 

 

DERRIDA Y LA DIFERENCIA: CURRÍCULO COMO ZONA DE 

TRADUCCIÓN 
 

 

Elizabeth Macedo1 

Thiago Ranniery2 

 

 
Resumo 

Este texto parte de uma pesquisa-intervenção realizada em uma escola pública da cidade de Niterói, no 

Estado do Rio de Janeiro (Brasil), para configurar uma reflexão sobre teoria de currículo e diferença. No 

projeto, como no texto, propomos pensar com Derrida para tomar currículo como zona de tradução. Para 

tanto, nós reconstituímos a imagem de pensamento da tradução a partir da tradução do jogo gráfico-

fonético différence/différance. Em seguida, interrogamos brevemente textos políticos a partir do exercício 

de criação de memórias futuras com a escola e, na sequência, seguimos complicando algumas crenças 

pedagógicas, movendo-nos em direção a uma teoria curricular comprometida com a alteridade radical. 

Nosso argumento insiste em uma teorização de currículo que possa levar em conta o intercâmbio de 

discursos fora de si, uma certa confusão resultante dos jogos de disseminação e disjunção e uma esfera 

afetiva associada ao contato forçado de viver juntos que esfolia a pele do sujeito autônomo. 
Palavras-chave: Alteridade; Desaprender; Ontologia relacional. 
 

Abstract 

This paper is based on intervention research carried out in a public school in Niterói, city in the state of 

Rio de Janeiro (Brazil), to configure a reflection on the curriculum theory and difference. In the project, 

as in the text, we propose to think with Derrida to frame the curriculum as translation zone. To do so, we 

reconstitute the thought image of translation from the translation of the graphic-phonetic game 

différence/différance. Then we briefly interrogate political texts from the exercise of creating future 

memories with the school and, in the sequence, we continue to complicate some pedagogical beliefs, 

moving towards a curricular theory committed to radical alterity. Our argument insists on a curriculum 

theorization that can take into account the exchange of discourses outside itself, a certain confusion 

resulting from the games of dissemination and disjunction, and an affective sphere associated with the 

forced contact of living together, which exfoliates the skin of the autonomous subject. 
Keywords: Alterity; Unlearn; Relational Ontology.  
 

Resumen 

 

1Doutora em Educação. Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ). Orcid: https://orcid.org/0000-

0003-4886-8709. Lattes: http://lattes.cnpq.br/5123689806783161. E-mail: bethmacedo@pobox.com  
2Doutor em Educação. Universidade Federal do Rio de Janeiro (UERJ). Orcid: https://orcid.org/0000-

0003-4399-2663. Lattes: http://lattes.cnpq.br/5073249089832251. E-mail: tranniery@fe.ufrj.br  

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632
https://orcid.org/0000-0003-4886-8709
https://orcid.org/0000-0003-4886-8709
http://lattes.cnpq.br/5123689806783161
mailto:bethmacedo@pobox.com
https://orcid.org/0000-0003-4399-2663
https://orcid.org/0000-0003-4399-2663
http://lattes.cnpq.br/5073249089832251
mailto:tranniery@fe.ufrj.br


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

27 
 

Este texto se basa en una investigación-intervención realizada en una escuela pública de la ciudad de 

Niterói, en el estado de Río de Janeiro (Brasil), para configurar una reflexión sobre la teoría del currículo 

y la diferencia. En el proyecto, como en el texto, proponemos pensar con Derrida para tomar el currículo 

como zona de traducción. Para ello, reconstituimos la imagen mental de la traducción a partir de la 

traducción del juego gráfico-fonético différence/différance. Luego, interrogamos brevemente textos 

políticos a partir del ejercicio de crear memorias futuras con la escuela y, en la secuencia, seguimos 

complicando algunas creencias pedagógicas, transitando hacia una teoría curricular comprometida con la 

alteridad radical. Nuestro argumento insiste en una teorización curricular que pueda tener en cuenta el 

intercambio de discursos fuera de sí mismo, una cierta confusión resultante de los juegos de diseminación 

y disyunción, y una esfera afectiva asociada al contacto forzado de la convivencia que exfolia la piel de lo 

sujeto autónomo.  
Palabras clave: Alteridad; Desaprender; Ontología Relacional. 
 

 

Introdução 

 

Isso não pode ser escrito senão a partir de uma deformação do tímpano filosófico [...] 

Um dos efeitos dessa obliquidade é o de aumentar a superfície de impressão e, portanto, 

a capacidade de vibração (Derrida, 1991, p. 15). 
 

O que então se trama aqui não faz o jogo de um encadeamento. Mais do que isso, ele 

joga o encadeamento. Não esquecer que tramar (trameare), é antes de mais furar, 

atravessar, trabalhar de um lado e de outro da cadeia (Derrida, 1991, p. 30).  

 

Em um dos raros momentos em que comenta uma experiência pessoal, a música 

Back in the U. S. S. R., de The Beatles, ressoa na escrita de Derrida (1993, p. 201): “E, 

portanto, não pude não pensar nos Beatles no momento em que deixava Moscou, 

quando passei sem problemas pela alfândega do aeroporto”. Derrida rememora, aqui, o 

episódio na cidade de Praga, em 1980, quando a polícia da então Tchecoslováquia 

encenou uma apreensão de drogas, levando-o para o presídio e pondo-o diante de um 

kafkiano processo jurídico (Peeters, 2013). Treze anos antes, Derrida aparecia na cena 

filosófica com três obras de uma vez – A voz e o fenômeno, Gramatologia e A escritura 

e a diferença –, exatamente no mesmo ano que The Beatles lançaram Sgt. Pepper’s 

Lonely Hearts Club Band. Na atmosfera experimental do rock do ano de 1967, estavam 

a estreia de Pink Floyd, com The Piper at the Gates of Dawn, e de Velvet Underground, 

com The Velvet Underground & Nico e sua famosa capa assinada por Andy Warhol, 

além dos lançamentos de The Doors Album, de The Doors, Are You Experienced, de 

Jimi Hendrix, e Smiley Smile, de Beach Boys. Notável que, ao escrever sobre a canção 

de The Beatles, Derrida (1993, p. 207) mencione haver nela “a citação de uma melodia 

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

28 
 

californiana dos Beach Boys”. A fantasmagoria atravessa o texto e implica uma cadeia 

de associações que marcaria o ponto de resistência de Derrida (1994), em Espectros de 

Marx, ao triunfo da democracia liberal e da economia.  

1997. Quase vinte anos depois, a desconstrução ganhou estatuto pop ao aparecer 

no título de filme do diretor Woody Allen, Desconstruindo Harry. Hoje, popularizou-se 

mais do que nuca, dos jornais aos programas políticos, passando pelas redes sociais. Em 

Paris daquele ano, Derrida entrevistava o saxofonista e compositor de jazz Ornette 

Coleman. A certa altura, Derrida comenta (1997, p. 322): “talvez você concorde comigo 

sobre o fato de o próprio conceito de improvisação beirar a leitura, já que o que 

costumamos entender por improvisação é a criação de algo novo, mas algo que não 

exclui a trama pré-escrita que o torna possível”. Após reconhecer o impacto de não 

saber qual é sua língua natal, por ser negro e descendente de escravizados, Coleman 

pergunta se falar francês interfere no pensamento de Derrida. Depois de declarar que 

esse é o tema de O monolinguismo do outro, Derrida (1997, p. 326) responde:  

 

Sei que algo fala por mim, uma língua que não compreendo, que às vezes traduzo com 

mais ou menos facilidade para a minha ‘língua’. É claro que sou um intelectual francês, 

ensino em escolas em que se fala francês, mas tenho a impressão de que algo está me 

forçando a fazer algo pela língua francesa (Derrida, 1997, p. 326). 
 

Palavra e fala, som e grafia, matéria e signo se tocam: a performatividade do 

discurso guiada pelo sentido da tradução: “não se fala nunca senão uma língua... [sim, 

mas] não se fala nunca uma única língua... não é apenas a própria lei do que se chama 

tradução. É a própria lei como tradução” (Derrida, 2001a, p. 22, grifos do autor). 

Naquela conversa, somos confrontados como uma perspectiva da linguagem em sua 

versão aural ou auditiva, tal como em Timpanizar – a filosofia, ensaio do qual retiramos 

as duas epígrafes desta introdução que retornam sem cessar na escrita deste texto.  

 

A cena da tradução: o compromisso de pensar com Derrida 

 

Como transmitir aos outros o infinito Aleph, que minha temerosa memória mal e mal 

abarca? (Borges, 2008, p. 148). 
 

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

29 
 

O jogo gráfico-fonético é conhecido. Derrida (2011a) rasurou a palavra francesa 

equivalente a diferença em nosso idioma. Ali, onde havia um “e”, riscou e trocou por 

um “a”. No coração dessa intervenção está o jogo différence/différance, segundo o qual 

“não se trata aqui de uma diferença constituída, mas, antes de toda determinação de 

conteúdo, do movimento puro que produz a diferença” (Derrida, 2011b, p. 77). Delicada 

alteração de vogais que não é audível em francês, sendo perceptível apenas na leitura. 

Rasura que, há quem levante a hipótese (Baring, 2011), ressoa o conceito de objeto a de 

Jacques Lacan3. Baring (2011) nota ainda: a letra “a” corresponde a Aleph, a primeira 

letra do alfabeto hebraico, e ao modo como um do seus remetimentos leva ao infinito. 

Infinito que Borges (2008), ao estranhar a linguagem, se interroga sobre a captura em 

conto de título homônimo, O Aleph – uma letra cujo nome se esforça para conjurar o 

que “meus olhos haviam visto, esse objeto secreto e conjetura, cujo nome usurpam os 

homens, mas que nenhum homem olhou: o inconcebível universo” (Borges, 2008, p. 

140). Nascido de uma família judia no território que hoje é a Argélia (Peeters, 2013), 

esse jogo performa uma reversão do que Derrida (2011a) chamou de fonologocentrismo 

da tradição ocidental da metafísica da presença e da filosofia da linguagem. 

Este é um exercício de exposição dos modos pelos quais determinadas formas de 

pensamento privilegiaram a voz em relação à escrita. Várias foram, desde então, as 

tentativas de tradução em português: diferança, diferência, diferensa, diferença, 

dyferença...4 Quanto ao y de dyferença é um neografismo usado por Oliveira (2008) 

para apontar as ressonâncias com a escrita de Glauber Rocha e as cosmogonias 

afrodiaspóricas. Ao comentar como o cineasta escrevia y em lugar de i, k ao invés de c e 

z em substituição ao s – que não deixa de ser um s às avessas –, Fonseca (1997, p. 118-

119) sugere que a escrita de Glauber seria o melhor exercício de tradução para 

différence/différance: “sua re-visão do texto mostra que a palavra é imagem, a letra é 

um ícone, mas não cabe aqui a noção de ornamento [...]: trata-se de um des-ornamento e 

 

3 Segundo Viola e Vorcaro (2009), o conceito é explorado por Jacques Lacan em A angústia e em Os 

nomes do pai; em resumo, aponta para, como “correlata à entrada na linguagem, resta um resíduo. Algo 

que não entra no domínio do simbólico, que não é abarcado pelo condicionamento da linguagem” (p. 

875). 
4 A história da tradução de différance no Brasil é resumida e analisada por Ottoni (2001).  

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

30 
 

um re-ornamento, de um reordenamento”. Sobre a escrita glauberiana, Fonseca (1997, 

p. 119) continua: “à maneira de Glauber, différance se escreveria dyferença, com y 

soando como i, mas visivelmente diferente, perceptivelmente outra letra. Numa 

tradução glauberiana da différance, a intervenção gráfica não é discreta como em 

Derrida, mas se dá a ver de forma violenta”. Nem propriamente uma palavra, nem 

fatalmente um conceito, talvez seja mais interessante deixar sob a força da “intradução”, 

neologismo caro aos poetas-tradutores Augusto e Haroldo de Campos, para designar 

uma criação a partir da tradução. No comentário de Aguilar (2005, p. 282): 

 

A palavra joga com “tradução”, “introdução”, o prefixo “in” (este “in”, que se opõe ao 

“ex”, é a interioridade do poema, de todos os poemas inventivos ou radicais com os 

quais os poetas concretos se sentem identificados a partir dos critérios de inovação), e 

também o termo “intra”, que marca o caráter textual e autonomaizador da operação 

(Aguillar, 2005, p. 282). 

  

Haroldo de Campos, a quem Derrida (1996, p. 13) dedicou uma homenagem, 

descrevendo o trabalho do poeta como “uma espécie de tradução inflexível e adoradora, 

generadora e generosa, quer dizer que a si mesma extravasa”, não somente esteve 

envolvido na recepção da obra do filósofo no Brasil5. O poeta insistia: traduzir não é 

reconstituir uma presumida mensagem do texto original – em seu caso, o poema –, antes 

recriar a forma significante que o caracteriza e que é constituída de som e grafia 

(Campos, 1977). Em suas palavras, na “tradução de um poema, o essencial não é a 

reconstituição da mensagem, mas a reconstituição de sistema de signos em que está 

incorporada esta mensagem, da informação estética, não da informação meramente 

semântica” (Campos, 1977, p. 100). Esse exercício reconstrói a tradução sem recorrer a 

um enquadramento idealista, fazendo-a, sobretudo, uma transformação.  

Iremos deixar em segundo plano as ressonâncias entre Derrida e os poetas 

concretistas brasileiros6. Começamos por essa cena de tradução para demonstrar como 

nessa viagem entre línguas – “qualquer língua é feita de múltiplas línguas, de modos 

 

5 Ver a entrevista de Jacó Guinsburg, editor-chefe da Editora Perspectiva, em Meciano (2018).  
6  Mesmo que o caminho tomado seja diferente, seria necessário render a homenagem devida a Corazza 

(2015, p. 118), que extraiu dessas ressonâncias desses desdobramentos para fazer da “diferença, [...] uma 

crítica-clínica do pensar e do viver”. 

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

31 
 

diversos de usos”, afirma Nascimento (2014, p. 10) – se entrelaça o percurso que temos 

experimentado desenvolver nos últimos anos com diferentes nomes. Nosso argumento 

reside em tomar o currículo como zona de tradução, pois “a questão da desconstrução é 

também do começo ao fim a questão da tradução” (Derrida, 1998, p. 19). Para tanto, 

partimos de um compromisso compartilhado pela comunidade de pesquisadores 

“críticos” de currículo – e por “críticos” não estamos tomando apenas marxistas ou 

neomarxistas – com interrogar os discursos normativos que delimitam o que pode ser 

entendido não apenas como currículo, mas também como educação e escola. Este é um 

compromisso com expor a impureza dos fundamentos que estabelecemos e interrogá-los 

em suas dimensões não assumidas a fim de afirmar e fazer justiça ao impossível. Nas 

palavras de Derrida (2006, p. 18), é um compromisso com “notar que o sistema não 

funciona; e que essa disfunção não só interrompe o sistema, mas dá também conta do 

desejo de sistema, que ganha força nessa espécie de dissociação, de disjunção”. Um 

compromisso que podemos descrever ainda, sob os termos de Butler (2018, p. 40), com 

“uma visão do mundo como deveria ser”, um mundo que “salvaguarda com 

normalidade as rupturas e oferece apoio e afirmação a quem faz essas rupturas”. 

Temos feito esse trabalho em relação às políticas centralizadas, bem como em 

termos de teorização curricular. Essa tem sido a tarefa que, de diferentes maneiras, o 

progressivismo, a reconceptualização, as teorias críticas, os movimentos de identidade e 

as leituras pós-estruturais, entre outras, nos legaram. Articular visões tão diferentes de 

currículo é o compromisso com o que Derrida apresenta como o compromisso 

responsável da desconstrução em sua intervenção no mundo, não no sentido de uma 

intervenção calculada, mas no “sentido de intensificação máxima de uma transformação 

em curso” (Derrida, 2010, p. 14). Quem quer que tenha tentado ler a história intelectual 

do campo do currículo no Brasil poderia ter a sensação de que, talvez, a diferença já 

esteja lá, de um modo ou de outro, por trás de diferentes movimentos intelectuais, 

mesmo que esperando para ser lida, como se a capacidade de a ler ainda estivesse por 

vir, como se o “futuro” – o que imaginamos como estando adiante – já estivesse “atrás”. 

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

32 
 

Porém, um “futuro” que já está “atrás” é menos um “não futuro” do que um “futuro 

catastrófico”, no sentido etimológico de uma “virada”7. 

Por isso, adicionamos o termo “zona”, em diálogo com a noção de zona de 

contato de Pratt (1999). Nós nos perguntamos como a teorização curricular pode 

“enfatizar as dimensões interativas e improvisadas dos encontros coloniais tão 

facilmente ignoradas ou suprimidas pelos relatos difundidos de conquista e dominação” 

(Pratt, 1999, p. 32). Tomamos de empréstimo o termo, acrescentando ainda o termo 

zona de tradução de Apter (2006, p. 5), o “ponto de desembarque para uma cesura 

cultural – uma trans-ação – onde a falha de transmissão é marcada”. Derrida (2001), ao 

comentar o performativo de Austin8 e a insistente perseguição dele pelas condições de 

felicidade de um enunciado, já provocava a conduzir “as coisas pelo lado da 

possibilidade positiva e não só pelo lado do fracasso” (p. 368), apontando para “uma 

disseminação que se não reduz a uma polissemia” (p. 372) como condição da 

linguagem. Aqui valeria destacar como a palavra “zona” adquire significados próprios 

em português: um que se refere à bagunça e outro que se refere a uma área de 

prostituição. Por zona de tradução, a teorização curricular pode levar em conta, o 

intercâmbio de discursos fora de si, uma certa desorganização resultante dos jogos de 

disseminação e disjunção e uma esfera erótica, íntima ou afetiva associada ao contato 

forçado de viver juntos que esfolia a pele individual.  

Antes de seguir adiante, este compromisso nos deixa com alguns assuntos 

pendentes. Uma dessas pendências refere-se a como a tradução não só atravessa o 

conteúdo do nosso argumento, mas é central para a forma como buscamos performá-lo. 

Como pensar currículo sob o impacto desse encontro com uma filosofia cuja abordagem 

sobre educação foi sumarizada na declaração: “desconstrução [...] tem, então em 

princípio, sempre se ocupado com o aparato e funcionamento do ato de ensinar, de 

modo geral” (Derrida, 2002, p. 73)? O que se oferece nesse contato que parece a um só 

tempo remeter e escapar aos nossos dialetos antidicotômicos hoje tão evocados no 

 

7 Hite (2017) comenta que a origem etimológica da palavra catástrofe vem do latim kata + strophe, ação 

ou ato de virar, semelhante ao movimento estroboscópico de girar. 
8 Estamos nos referindo ao conjunto de conferências organizadas em Austin (1990). 

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

33 
 

pensamento curricular? Nossa leitura segue propondo tramar uma relação não 

hierárquica entre Derrida e currículo, de não tentar opor um ao outro para buscar uma 

síntese, pensar “nem a partir de um, nem a partir do outro, nem a partir do próprio 

conjunto, já compreendido como Uno, já como Outro, antes pensar absolutamente e sem 

reservas a partir do com” (Luc-Nancy, 2000, p. 34). “Com”, sugere Luc-Nancy (2000, 

p. 35), é “a partilha do tempo-espaço; é o ao mesmo tempo-no-mesmo-lugar como tal, 

em si mesmo, despedaçado [...]. ‘Com’ não indica o compartilhamento de uma situação 

comum mais do que a justaposição de externalidades puras”.  

Esperamos evitar, assim, o risco de elucidação explicativa que nosso título 

poderia evocar. Seguimos envolvidos com o alerta de Derrida (2001b, p. 10), de que 

“seria impossível, pois, fornecer uma representação linear, dedutiva, da organização 

interna [de suas] obras, que correspondesse a alguma ‘ordem das razões’”. Seria 

impossível, de fato, – para não dizer, irredutível –, explicar Derrida para a educação e 

para a teoria de currículo ou explicar o currículo a partir de Derrida, sistematizando o 

que quer seja. Em entrevista a Henri Rose, Derrida (2001b, p. 47) complica a leitura ao 

insistir que seus conhecidos termos são, antes de tudo, quase-conceitos, tão somente 

“pontos focais de condensação econômica, de locais de passagem obrigatórios para um 

número bastante grande de marcas, de crisóis um pouco mais efervescentes”. Junto ao 

compromisso crítico de interrogar as normas do discurso pedagógico, somamos um 

compromisso com uma composição epistemológica, de pensar com Derrida, fazendo 

uso de quase-conceitos como um modo da teorização entrar e viver na zona de tradução.  

Um comentário de Blanchot (1997), no qual traça um elogio à figura de tradutor, 

é indicativo do percurso que tomamos. Nele, Blanchot (19987) sublinha o perigo 

implicado no gesto tradutório quando retoma e comenta uma passagem escrita por 

Rudolph Pannwitz sobre as traduções alemãs, hoje bastante conhecida, desde que 

Benjamin (2008) a citou em A tarefa-renúncia do tradutor: 

 

Nossas traduções (Übertragungen), mesmo as melhores, partem de um falso princípio. 

Elas querem germanizar o sânscrito, o grego, o inglês, em vez de sanscritizar, helenizar, 

anglicanizar o alemão. Elas têm muito mais respeito (Ehrfurcht) pelos usos de sua 

própria língua do que pelo espírito da obra estrangeira. […] O erro fundamental do 

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

34 
 

tradutor (Übertragenden) é conservar o estado contingente de sua própria língua em vez 

de deixá-la mover-se violentamente pela língua estrangeira (Benjamin, 2008, p. 76). 
 

Nessas linhas, Blanchot (1997, p.60) percebe uma promessa sedutora: aquela “de 

que cada língua possa de fato se tornar todas as outras, ou, pelo menos, que possa se 

deslocar sem danos ou riscos num sem número de novas direções, desapegando-se do 

estado fortuito em que por acaso se encontra”, abrindo-se sem reservas aos mais 

violentos abalos. Em seu argumento, tradutores, sobretudo aqueles mais dispostos a 

promover esses abalos, estariam propensos a reconhecer o que há de difícil e arriscado 

nessa abertura e tenderiam a viver “uma intimidade constante, perigosa, admirável [...] 

com a convicção de que, no fim das contas, traduzir é uma loucura” (Blanchot, 1997, p. 

61). Para Blanchot (1997, p. 60), a tradução está ligada a esse devir: ela o “traduz” e o 

realiza na medida em que “conjura as possibilidades que qualquer língua do mundo tem 

de ser diferente de si própria, estrangeira para si mesma” e opera nessa zona de “tudo 

aquilo que na língua insinua ou convoca um estado que seja outro, por vezes 

perigosamente outro”. Aqui, sustenta Blanchot (1997), residiria a coragem do trabalho 

do tradutor, o mestre secreto da diferença. E Derrida declararia um gosto do segredo.  

 

Tenho o gosto do segredo, o que tem decerto a ver com a não pertença; tenho um 

movimento de temor ou terror diante de um espaço político, por exemplo, um espaço 

público que não dê espaço ao segredo. Para mim, exigir que se faça sair tudo à praça e 

não haja foro íntimo, é já o fazer-se totalitário da democracia. Posso transformar o que 

disse em ética política: se não se mantiver o direito ao segredo, entrar-se-á num espaço 

totalitário (Derrida, 2006, p. 78). 

 

Atentos ao espaço totalitário, passamos a expor um pouco os arriscados 

deslocamentos prometidos nessa situação de pensar com Derrida currículo como zona 

de tradução. Para tanto, realizaremos adiante dois movimentos. Primeiro, interrogamos 

brevemente textos políticos e, na sequência, seguimos complicando algumas crenças 

pedagógicas, movendo-nos em direção a uma teoria curricular comprometida com a 

alteridade radical, exposta à experiência potencialmente aterradora da própria decriação 

– expressão com a qual Agamben (2015) se referiu ao discernimento vertiginoso da 

contingência absoluta para além de qualquer esteio de razão, de qualquer possibilidade 

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

35 
 

de fundamento. O que inclui, nas palavras de Lopes (2015, p. 460), “incorpor[ar] a 

dimensão do fracasso da leitura de qualquer texto político”. A seguir, partimos de uma 

pequena digressão. Vamos contar uma breve história de uma espécie de pesquisa-

intervenção9 que realizamos em uma escola de Niterói, Rio de Janeiro.  

 

Era uma vez... 

Era uma vez... uma escola onde começamos a atuar como pesquisadores e 

colegas e que provavelmente seria descrita como uma escola como qualquer outra. Um 

edifício moderno como quase 400 outros construídos na década de 1980, em meio a um 

terreno sem paisagem. Visto da estrada, a edificação é emoldurada por uma comunidade 

muito pobre, como a maioria das comunidades de beira de estrada do Brasil, mesmo a 

apenas 16 quilômetros das famosas praias do Rio de Janeiro. Para quem procura 

generalizações, as instalações bem cuidadas e a limpeza impecável do prédio podem 

soar desafinadas, bem como o profundo silêncio inesperado em um espaço com 120 

adolescentes. Porém, em um momento em que a economia neoliberal prevalece, parece 

imperativo, tanto quanto possível, evitar generalizações para permitir que a memória 

das diferenças emerja. Em dois dos três anos em que estivemos em contato com a 

escola, a maioria das atividades migrou para a internet, incluindo as extensas conversas 

semanais que tivemos com a comunidade e que animam este artigo como um espectro.  

Conversas animadas como espectro porque insistimos em uma operação 

desconstrutiva de que tais relatos seriam o reflexo do que ocorreu como fato na 

experiência escolar, cuja pretensa objetividade seria suportada pela transparência 

material dos registros. Espectralidade, nota Derrida (1994a), implica disjunção do 

tempo, renegando um horizonte de totalidade histórica e a imutabilidade do presente, 

forçando uma abertura ao acontecimento. Falamos, assim, nos termos de criação de 

memórias futuras, dependentes de uma disjunção da ordem temporal, emergidas de um 

“agora sem conjuntura. Um agora desajuntado ou desajustado, ‘out of joint’, um agora 

desencaixado que sempre corre o risco de nada manter junto, na firme conjunção de 

 

9 Exploramos, em outro momento (Coautor1; Coautor 2), como passamos a compreender essa noção de 

pesquisa-intervenção.  

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

36 
 

algum contexto, cujas bordas são ainda indetermináveis” (Derrida, 1994a, p. 17). Nas 

conversas, criamos memórias futuras de uma escola orgulhosamente definida por 

professores como “diferente”.  

Talvez a palavra “diferente” fale de um desejo de distanciar suas experiências do 

atual enquadramento neoliberal de que as escolas públicas não funcionam. Talvez, de 

maneira derridiana, se refira à responsabilidade ou à resposta ética que sentem que 

devem dar diante da “temporalidade [que] parece aqui essencial ao processo de 

capitalização” (Derrida, 1994a, p. 207). Tal responsabilidade pode ser percebida na 

forma como a equipe escolar trabalha para a superação da vulnerabilidade na qual os 

alunos estão imersos, um ato de cuidado com os alunos que está impregnado na escola. 

É importante reconhecer que, naquela escola “diferente”, são impactantes as condições 

de vulnerabilidade induzida em que vivem estudantes e suas famílias, o que se agravou 

com a pandemia. Mesmo antes, mais da metade dos alunos vivia na pobreza e quase 

40% em situação de miséria. Em sua maioria, os professores sonham com a autonomia 

das dificuldades econômicas como condição para a felicidade; autonomia que 

provavelmente fracassaria devido às condições estruturais da sociedade: pobreza, 

concentração de renda, racismo, capacitismo apareceram em uma longa lista de 

obstáculos que incluem também a intervenção estatal sobre o trabalho docente. Durante 

nossas conversas, a “saída” da vulnerabilidade parecia depender de uma mudança 

estrutural no poder global que não apenas produz a vulnerabilidade, mas também 

dificulta que ela seja conhecida ou mesmo reconhecida.  

Para aqueles que tinham acabado de abandonar as utopias marxistas, essa 

sensação de girar no mesmo lugar era e continua sendo difícil de suportar. Não 

encontrar a saída que tanto desejavam é um problema, mas mesmo assim continuam por 

uma impossibilidade ética de desistir. Se “o mundo como é” não pode ser reduzido ao 

presente normativo – as rupturas estão sempre lá a se disseminar –, é impossível estar 

nas escolas brasileiras e naquela em específico e esquecer a força da racionalidade 

neoliberal. Portanto, nosso primeiro movimento se volta para discutir as imposições 

dessa racionalidade sobre o currículo. Alinhados com Brown (2015, p. 9-10), tomamos 

a definição de racionalidade neoliberal como uma conjuração de “todo domínio e 

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

37 
 

comportamento humano, bem como os próprios humanos, de acordo com uma imagem 

específica da economia”. Indo um pouco mais longe, talvez seja importante destacar o 

fortalecimento de um projeto moral do neoliberalismo, de algum modo adormecido pelo 

florescimento de políticas de direitos humanos como resposta à barbárie da Segunda 

Guerra Mundial (Brown, 2019). A revitalização desse projeto moral teve impacto direto 

no currículo em diferentes partes do mundo, de diferentes maneiras.  

Temos acompanhado a induzida partidarização da política, com efeitos tanto nas 

políticas públicas de grande porte quanto nas educacionais e curriculares. Os exemplos 

são muitos. Temos lidado com tentativas de implantação do homeschooling, bem como 

com uma caça às bruxas de professores acusados de “doutrinação política de esquerda”. 

Mesmo que essa versão frankensteiniana do neoliberalismo – essa é uma metáfora de 

Brown (2019) – seja assustadora o suficiente para merecer uma atenção mais cuidadosa, 

não vamos nos envolver com ela agora. Nosso foco tem sido pensar as formas globais 

de governança que a racionalidade neoliberal vem colocando em operação no campo 

das políticas públicas e curriculares, o que pode ser ainda mais facilitado pela escalada 

conservadora. Ball (2012) argumenta que novas redes globais estão sendo criadas por 

um conjunto de atores sociais – nova filantropia e edu-business, think tanks e outros 

tantos atores híbridos como as redes de advocacia –, cujo núcleo estável é a produção de 

novas narrativas sobre o que conta como uma boa política. Ou seja, é um processo que 

não apenas produz “novas” soluções para os problemas, mas efetivamente define os 

problemas e sua relevância, implicando na redução do papel do Estado, que se torna um 

simples mediador para quem propõe as soluções apresentadas.  

No Brasil, recentemente, vimos a presença de tais redes na proposição da Base 

Nacional Curricular Comum e na sua implementação atual. Além de uma governança 

mais direta por meio da legislação, as redes globais vêm se propagando por meio de 

mecanismos brandos de governança, oferecendo aos professores ajuda para superar suas 

lutas cotidianas, muitas delas fomentadas pelas próprias políticas neoliberais. Como 

resultado, como em muitos outros países, as políticas curriculares brasileiras recentes 

estão sendo reescritas com a implantação de um desenho curricular econômico, baseado 

em premissas que não são novas na área. As políticas e a imaginação dos pais e até 

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

38 
 

mesmo dos educadores estão sendo colonizadas por versões sistêmicas padronizadas de 

currículo, temperadas com neurolinguística e termos como competências 

socioemocionais, empreendedorismo e preparação para a vida, entre outros. Prometendo 

empregabilidade e desenvolvimento, a ideia de aprender algo mensurável, responsável e 

classificável é criada pela administração da relação entre o normal e o patológico. Nas 

palavras de Appadurai (2001, p. 177), a “representação numérica é a chave para 

normalizar a patologia da diferença”, produzindo indivíduos genéricos, assim como 

seus outros – ambos igualmente descontextualizados. Estranhamente, a nova 

governança se diferencia, mas o faz à custa do próprio reconhecimento da diferença. 

Quando estamos submersos nesses esquemas de inteligibilidade cada vez mais 

ultrajantes, soa urgente pensar uma teoria curricular comprometida com a alteridade 

radical, uma educação de sujeitos que, como afirma Butler (2018), são desfeitos pelo 

encontro com e pelos outros. Na escola de Niterói, temos trabalhado juntos para 

desestabilizar ideais reguladores que constituíam as respostas que estávamos 

acostumados a produzir, a começar pela ideia de autonomia – que emula oferecer uma 

saída das imposições de um currículo nacional e da regulamentação das redes privadas e 

filantrópicas. Até que ponto destacar e demandar autonomia não coloca limitações para 

fazer justiça à diferença? Em diálogo com Butler (2016, p. 26), nós nos perguntamos até 

que ponto “certos projetos de pensamento e certas formações políticas organizadas pelo 

mestre da soberania e da resistência contra regimes injustos e violentos [não] mobilizam 

a vulnerabilidade como parte de seu próprio exercício de poder”? Se sim, como abrir-se 

para discutir as condições estruturais da violência interna e externa, compreender e 

mobilizar, sem romantizar, as resistências construídas na vulnerabilidade?  

Muitos de nós – pesquisadores e professores – temos uma longa experiência de 

“trabalhar juntos” trazida de uma militância em movimentos sociais (de esquerda, mas 

também das igrejas). Essa é uma habilidade importante. Porém essa experiência pode 

ser captada por uma ética do indivíduo, sendo necessário “desaprendê-la” e aceitar que a 

precariedade é uma condição generalizada da vida. A luta contra a vulnerabilidade 

induzida pela racionalidade neoliberal não pode ser conduzida sob a crença de que é 

necessário, ou mesmo possível, suturá-la. Se é verdade que a precariedade 

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

39 
 

compartilhada é condição para a vulnerabilidade induzida, enfrentá-la não depende de 

cada um de nós se afirmar como sujeito livre e autônomo, nas bases do indivíduo. Ao 

contrário, afirmar tal autonomia como saída pode reforçar a norma neoliberal contra a 

qual supostamente lutamos e obliterar a política como uma negociação implacável entre 

o cálculo e o incalculável, o possível e o impossível, autonomia e heteronomia. O 

desafio do “desaprender”, que nunca terá fim, busca lidar com o potencial ético-político 

(e educacional) de pensar uma subjetividade atravessada pela alteridade ou, na definição 

de Butler (2018), uma ontologia relacional. 

 

Desaprender: a experiência impossível da tradução  

 

O espaço da literatura não é somente o de uma ficção instituída, mas também o de uma 

instituição fictícia, a qual, em princípio, permite dizer tudo. Dizer tudo é, sem dúvida, 

reunir, por meio da tradução, todas as figuras umas nas outras, totalizar formalizando; mas 

dizer tudo é também transpor [franchir] os interditos. É liberar-se [s'affranchir] em todos 

os campos nos quais a lei pode se impor como lei. A lei da literatura tende, em princípio, a 

desafiar ou a suspender a lei. Desse modo, ela permite pensar a essência da lei na 

experiência do “tudo por dizer”. É uma instituição que tende a extrapolar [déborder] a 

instituição (Derrida, 2014, p. 49). 
 

Poderíamos estender essa instituição que tende a extrapolação ao currículo? 

Mobilizada pela poesia de Alberto Caeiro, Paraíso (2016, p. 210) argumenta em nome 

de um “aprender a desaprender os sentidos constituídos, os significados produzidos e os 

pensamentos construídos para abrir em si próprio as diferenças”. Os versos do 

heterônimo de Fernando Pessoa (2004, p. 60) dizem: “Mas isso (tristes de nós que 

trazemos a alma vestida!)/ Isso exige um estudo profundo/ Uma aprendizagem de 

desaprender”. Com esse “desaprender”, chegamos ao segundo movimento do nosso 

argumento, dando uma faceta poética para aquilo que Derrida (1995, p. 54) descreveu 

como uma disposição de persistir na estranheza – “trememos nessa estranha repetição 

que liga um passado irrefutável [...] a um futuro inantecipável, [trememos] diante 

daquilo excede à minha visão e ao meu saber, e, no entanto, refere-se ao que me é mais 

íntimo”. Com esse tremor, desejamos deslocar discursos pedagógicos e curriculares que, 

como regimes de poder, prometem o que deveria continuar sendo irrealizável. Às vezes, 

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

40 
 

parecem que não são tão distintos da racionalidade neoliberal e devemos admitir que 

não temos sido tão críticos com eles quanto somos com o neoliberalismo.  

Mais uma vez, partimos de uma intrigante “resistência” dos professores em 

discutir os acontecimentos em sala de aula. E devemos admitir que estamos chamando 

apressada e inadequadamente de “resistência” essa posição, pois não tivemos tempo 

suficiente para explorar o assunto em nossas conversas. O compromisso em sala de aula 

continuou sendo com o conteúdo, ora porque o espaço é considerado regulado pelo 

currículo nacional ou pela gestão municipal, ora porque a teoria marxista nos ensinou 

que a superação da situação de vulnerabilidade, a redenção pela escolarização, passa 

pelo domínio do conhecimento socialmente acumulado ou do que Michael Young 

(2000) chama de conhecimento poderoso. Talvez a resistência em incluir atividades de 

sala de aula na memória futura de uma escola que se apresentava como “diferente” fale 

do apego que os professores têm à sua autonomia. Talvez, e é isso queremos apontar, 

aponte para a força normativa dos discursos pedagógicos e curriculares em produzir o 

reconhecimento do que deve ser um bom currículo. 

Por maior que haja uma disposição crítica ao neoliberalismo, por mais popular 

que tenha se tornado a desconstrução das dicotomias, é difícil evitar certo senso 

pedagógico e nos desvencilharmos do atoleiro da “clausura metafísica” da qual falava 

Derrida (2011b). Desaprender é persistir na estranheza porque se liga, ao menos em 

parte, com fazer tremer a linguagem pedagógica que nos constitui, de como pensamos 

com ela talvez, mesmo que sem pensar, mesmo que à nossa revelia. Se nossas crenças 

educacionais são em forjadas na linguagem, em algum momento teremos que 

reconhecer que nosso léxico curricular falha e abre-se a violência da alteridade. Algo 

que pode fascinar ou intimidar, mas que jamais se oferece de todo, já que, “ao contrário 

do que o nosso desejo não pode deixar de ser tentado a crer, a própria coisa se esquiva 

sempre” (Derrida, 1994b, p. 117). Como observa Nietzsche (2001, p. 162): que o 

demente pudesse ser o intérprete da verdade é algo que “faz rir ou tremer a nós” porque 

esse estranhamento é, sobretudo, de nós mesmos e promete instalar-se em nós.  

A esta altura, pode ser conveniente declarar a herança que nos constitui como 

pesquisadores em currículo e sobre a qual se constrói a pesquisa sobre Niterói. O que 

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

41 
 

nos move em nosso contato é um desconforto com a ideia de uma escola suspensa entre 

o passado – que constitui o conteúdo e o ensino – e os objetivos futuros. A pesquisa é 

impulsionada pelos pensamentos e imagens de uma educação aprisionada em uma 

temporalidade contínua e linear que despreza o que é encenado cotidianamente nas 

escolas, o agora desconjuntado com bordas indetermináveis. Tentamos concretizar a 

enorme promessa de entender o currículo como um texto vivido, apresentada por Pinar 

(2012), como experiência; uma promessa que reconhece o outro em sua singularidade, 

que não teme o excesso ou transbordamento. Como buscamos defender neste texto, 

complicamos essa herança com leituras pós-estruturais de Derrida sobre a diferença. 

Lidamos com a noção de experiência não como uma experiência de algo ou de um 

indivíduo, mas como uma experiência que fala da estrutura da não presença das coisas 

ou da alteridade radical – traço, espectro, o impossível, tradução como movimento 

eterno de transformação, que implica a desconstrução da experiência fenomenológica. 

Para Derrida, “uma experiência genuína é uma experiência de impossibilidade ou uma 

experiência impossível” (Direk, 2000, s.p), é a experiência de uma aporia.  

Logo, para deter o impulso sedutor de tomar o “como” de nosso título por uma 

ponte a designar uma marca de uma condição universal de qualquer currículo, não custa 

também seguir com o alerta de Derrida (1991, p. 259) quando insiste que a metáfora 

permanece sempre “um filosofema clássico, um conceito metafísico”, produto de “uma 

rede de filosofemas que lhe são contemporâneos ou solidários” (Derrida, 1991, p. 259). 

Em oposição ao literal, a metáfora rege uma rede oposições de modo que o que está em 

jogo em nosso argumento não é substituir simplesmente currículo por zona de tradução, 

mas que pode ser produtivo abrir o currículo a algum tipo de deformação propriamente 

misteriosa ou monstruosa da experiência do impossível, na qual “o discurso encontra ali 

seu limite: nele mesmo, em seu próprio poder performativo [em uma palavra: o 

impossível no possível]” (Derrida, 2010, p. 25). Pensar currículo como zona de tradução 

dificilmente começaria convidando para o gesto domestificador da diferença. Ao invés 

disso, nós nos envolvemos no trabalho crítico de ir além de listar diferenças nomeáveis 

e observáveis, pois trata-se de restituir o valor inominável da alteridade.  

 

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

42 
 

É preciso falar do fantasma, até mesmo ao fantasma e com ele, uma vez que nenhuma 

ética, nenhuma política, revolucionária ou não, parece possível, pensável e justa, sem 

reconhecer em seu princípio o respeito por esses outros que não estão mais ou por esses 

outros que ainda não estão aí, presentemente vivos, quer já estejam mortos, quer ainda 

não tenham nascido. Justiça alguma [...] parece possível ou pensável sem o princípio de 

alguma responsabilidade, para além de todo presente vivo, nisto que desajunta o 

presente vivo, diante dos fantasmas daqueles que já estão mortos ou ainda não nasceram 

(Derrida, 1994a, p. 11-12). 

 

Fazer justiça aos “que já estão mortos ou ainda não nasceram” abriga uma 

chance de fazer tremer em nós uma forma de pensamento que remete, mas também 

escapa ao nome que poderíamos reservar à “educação”. Responder “além de todo 

presente vivo” alcança a própria forma de viver e tem potencial para fazer vibrar a 

palavra “educação”. Desde essa zona de tradução, a educação se torna uma experiência 

impossível, um porvir, o que nos convida a questionar os discursos curriculares que, 

como pequenas estruturas que detêm reivindicações metafísicas, continuam a constituir 

uma estratégia de poder e buscam controlar a emergência do inesperado, do 

acontecimento, disso “que desajunta o presente vivo”, bloqueando novas formas de 

subjetivação que constituem a educação em si. O compromisso ético-político com a 

alteridade poderia tentar impulsionar ao máximo a torção da linguagem pedagógica de 

forma a nos devolver a convicção de que educar é diferir, é relação com a diferença, 

tradução perpétua; é diferirmos de nós mesmos a cada instante. É importante 

desconstruir os discursos que se apresentam como regra, os quais permitem o cálculo 

dos atos educativos que, por sua vez, conduziriam a uma “boa educação”. Seria preciso 

relaxar as intenções coercitivas de tais discursos, abrindo espaço para os excessos que 

precisam e nunca serão totalmente reativados. 

Talvez, enfim, possamos lançar algum movimento contra a relativa 

excepcionalidade com que as cenas de Benjamin e Blanchot lograram descrever a tarefa 

da tradução, demonstrando que, com frequência, o lugar acanhado que reservamos entre 

nós de viver com a língua do outro nas salas de aula é a condição irredutível da 

educação. O exercício parece ser preparar-se para a vinda de um outro monstro, que 

sempre vem, e com quem, não raro, nossas teorias curriculares não têm sido 

hospitaleiras. Mesmo que todo esse exercício pareça normativo, principalmente se 

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

43 
 

sugerido por pesquisadores nas universidades, não custa repetir que não pretendemos 

criar uma teoria-presença, não porque seja uma tarefa impossível. Embora seja mesmo, 

é indesejável para a educação por vir. Um exercício teórico aberto à alteridade necessita 

de uma teoria performativa não presencial capaz de se dobrar e se desconstruir. 

O desafio é “desaprender” algumas de nossas crenças pedagógicas. Uma das 

mais resistentes e difíceis de abrir mão é a ontologia iluminista do sujeito autônomo que 

pode ser redimido pela educação. É importante reconhecer que temos questionado essa 

crença e o paternalismo colonial que ela engloba, há décadas, com efeitos mistos. Ao 

invés de perseguir o sonho impossível (e neoliberal) da autonomia – pelo domínio de 

um certo conjunto de saberes –, as teorizações curriculares poderiam, contudo, enfrentar 

a relacionalidade que nos constitui, a precariedade como condição generalizada da vida, 

sem tentar evitá-la. Precariedade, afirma Lorey (2015, p. 1), é mais do que postos de 

trabalho inseguros ou insuficiência das políticas públicas: “incerteza e exposição ao 

perigo abarcam a totalidade da existência, os corpos, os modos de subjetivação. É 

ameaça e constrição, ao mesmo tempo que novas possibilidades de vida e trabalho são 

abertas. A precariedade significa viver com o imprevisível, com a contingência”.  

Sempre fomos seduzidos pela imagem de Derrida (1989) daqueles momentos em 

que – e acrescentaríamos em cada sala de aula – as regras são suspensas para que a 

decisão, necessária sem nunca ser a certa, surja como aporia, loucura ou vertigem, sem 

instalar qualquer sujeito. É uma decisão que simplesmente responde a um apelo de uma 

alteridade radical, que não pode ser antecipada ou regulada, aquela “que ainda não está 

inventada”, nas palavras de Derrida (1989, p. 59); um compromisso ético-político de 

responder ao outro ao qual estamos vinculados em nossa mútua precariedade – e 

também a precariedade induzida em tempos neoliberais. Tal imagem precipita o 

movimento contínuo de questionar a “verdade” que dificulta o reconhecimento da 

decisão demandada pelo outro que nos toca em nossa vulnerabilidade. A questão com a 

qual estamos tentando lidar com Derrida poderia ser, por fim, descrita em: como pensar 

a educação de um sujeito que se constitui em sua relação com o outro – com “humanos, 

processos vivos, condições inorgânicas e meios de vida” (Butler, 2018, p. 144)?  

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

44 
 

Esta é, entretanto, uma pergunta retórica. Não porque estamos terminando o 

texto, mas porque sua resposta será sempre adiada, diferida em relação à alteridade sem 

a qual não é possível educar. Permanecer sempre com incômodo lembrete de que é 

preciso deixar o “desaprender” tomar conta de nós para que continuemos deslocando as 

normas de um discurso pedagógico, que coloca as relações de interdependência no lugar 

do que deve ser superado por ferramentas que entalham o lugar do sujeito autônomo. 

Desaprender o desejo de autonomia, aceitar que não há batalha a ser vencida – ou 

perdida – e que o trabalho necessário e impossível da zona de tradução, que nunca será 

plenamente realizado, é evitar suturar esse desconforto, esse tremor em nós. 

 

Referências 

Agamben, G. (2015). Bartebly, ou da contingência. Belo Horizonte: Autêntica. 

Aguilar, G. (2005). Poesia concreta brasileira. São Paulo: EdUSP.  

Appadurai, A. (2001). La modernidad desbordada. Buenos Aires: Fondo de Cultura 

Económica. 

Apter, E. (2006). The translation zone. Princeton: Princeton University Press. 

Austin, J. (1990). Quando dizer é fazer. Porto Alegre: Artes Médicas. 

Ball, S. J. (2012). Global education Inc. New York: Routledge. 

Baring, E. (2011). The young Derrida and French Philosophy, 1945-1968. Harvard: 

Cambridge University Press. 

Benjamin, W. (2008). A tarefa do tradutor, de Walter Benjamin. Belo Horizonte: 

Editora UFMG. 

Blanchot, M. (1997). Friendship. Stanford: Stanford University Press. 

Brown, W. (2015). Undoing the Demos. New York: Zone Books. 

Brown, W. (2019). Nas ruínas do neoliberalismo. São Paulo: Politeia. 

Butler, J. (2016). Rethinking vulnerability and resistance. In: J. Butler, Z. Gambetti & L. 

Sabsay (Eds.). Vulnerability in resistance (p. 12-27). Durham: Duke University Press.  

Butler, J. (2018). Corpos em aliança e a política das ruas. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira. 

Campos, H. (1997). A arte no horizonte do provável. São Paulo: Perspectiva. 

Corazza, S. (2015). Didática da tradução, transcriação do currículo (uma escrileitura da 

diferença). Pro-Posições, 26(1), 105-122.  

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

45 
 

Borges, J. L. (2008). O Aleph. São Paulo: Companhia das Letras. 

Derrida, J. (1989). Psyche: inventions of the Other. In: L. Water & W. Godzich (eds.). 

Reading de man reading (p. 53-74). Minneapolis: University of Minnesota Press. 

Derrida, J. (1991). Margens da filosofia. Campinas: Papirus. 

Derrida, J. (1993). Back from Moscow, in the USSR. In: M. Poster (Ed.). Politics, 

Theory, and Contemporary Culture (p. 197-235). New York: Columbia University 

Press. 

Derrida, J. (1994a). Espectros de Marx. Rio de Janeiro: Relume-Dumará.  

Derrida, J. (1994b). A voz e o fenômeno. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor. 

Derrida, J. (1995). The gift of death. Chicago: The Chicago University Press. 

Derrida, J. (1996). Cada vez, quer dizer, e, no entanto, Haroldo... In: Homenagem a 

Haroldo de Campos, (p. 12-14). São Paulo: PUC-SP. 

Derrida, J. (1998). Carta a um amigo japonês. In: P. Ottoni (Org.). Tradução: a prática 

da diferença (p. 19-25). Campinas: Editora da Unicamp.  

Derrida, J. (2001a). O monologuismo do outro. Porto: Chão de Letras. 

Derrida, J. (2001b). Posições. Belo Horizonte: Autêntica. 

Derrida, J. (2002). Who’s afraid of philosophy? Stanford: Stanford University Press. 

Derrida, J. (2004). The Other’s Language: Jacques Derrida interviews Ornette Coleman, 

23 june 1997. Genre, 37(2), 319-329. 

Derrida, J. (2006). O gosto do segredo. Lisboa: Fim do Século. 

Derrida, J. (2010). Força de lei. São Paulo: Martins Fontes. 

Derrida, J. (2011a). A escritura e a diferença. São Paulo: Perspectiva. 

Derrida, J. (2011b). Gramatologia. São Paulo: Perspectiva. 

Derrida, J. (2014). Essa estranha instituição chamada literatura. Belo Horizonte: 

Editora da UFMG. 

Direk, Z. (2000). On the sources and the structure of Derrida’s radical notion of 

experience. Tympanum: A Journal of Comparative Literary Studies, 4. 

https://khora.site/direk.html.  

Fonseca, J. T. (2007). A escrita crítica de Glauber Rocha: escrita artista. In: R. Antello 

& M. L. Camargo (Orgs.). Pós-crítica (p. 117-128). Florianópolis: Letras 

Contemporâneas. 

Hite, C. (2017). The gift from (of the) “behind” (derrière): intro-extro-duction. In: C. 

Hite. Derrida and Queer Theory (p. 10-23). Santa Bárbara: Punctum Books. 

Lopes, A. C. (2015). Por um currículo sem fundamentos. Linhas Críticas, 21(45), 445-466. 

Lorey, I. (2015). State of insecurity. Londres: Verso Books. 

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632
https://khora.site/direk.html


 

 

Revista Imagens da Educação, v. 13, n. 3, p. 26-46, jul./set. 2023. ISSN2179-8427 
https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632 
 

46 
 

Luc-Nancy, J. (2009). Ser singular plural. Madrid: Arena Libros.  

Meciano, R. (2018). Haroldo de Campos: a Editora Perspectiva e a recepção de Jacques 

Derrida no Brasil: uma entrevista com Jacó Guinsburg. Lugar Comum, 58, p. 167-177. 

Nascimento, E. (2014). A literatura à demanda do outro. In: J. Derrida. Essa estranha 

instituição chamada literatura (p. 7-42). Belo Horizonte: Editora UFMG. 

Nietzsche, F. (2001). A gaia ciência. São Paulo: Companhia das Letras. 

Oliveira, R. (2008). Derrida com Makumba: o dom, o tabaco e a magia negra. 

(Dissertação de Mestrado). Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis. 

Ottoni, P. (2001). A tradução da différance: dupla tradução e double bind. Alfa: Revista 

de Linguística, 44(1), 45-58. 

Paraíso, M. (2016). Currículo e relações de gênero: entre o que se ensina e o que se 

pode aprender. Revista Linhas, 17(33), 206-237.  

Peeters, B. (2013). Derrida. São Paulo: Civilização Brasileira. 

Pessoa, F. (2004). Alberto Caeiro. São Paulo: Companhia das Letras.  

Pinar, W. (2012). What is curriculum theory? New York: Routledge. 

Pratt, M. L. (1999). Olhos do império. Bauru: Edusc. 

Viola, D & Vorcaro, A. (2009). A formulação do objeto a a partir da teorização 

lacaniana acerca da angústia. Revista Mal-Estar e Subjetividade, 9(3), 867-903. 
 

 

 

Recebido: 31/10/2022 

Aceito: 13/11/2022 

Publicado: 30/09/2023 

 

 

 

NOTA:   

Os autores foram responsáveis pela concepção do artigo, pela análise e interpretação dos dados, 

pela redação e revisão crítica do conteúdo do manuscrito e, ainda, pela aprovação da versão 

final publicada.  

https://doi.org/10.4025/imagenseduc.v13i3.65632

