
Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17,  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

 CONSTRUÇÕES NARRATIVAS SOBRE GÊNERO E CULTURA: INTERPRETAÇÕES 
DAS PRODUÇÕES CINEMATOGRÁFICAS DE MULAN (1998;2020) 

 
 
 
 
 
 

Marcelo Morales Graziano 

Discente do curso Psicologia do Centro Universitário Cidade Verde (UNICV) 
marcelomoralesgr@gmail.com   

 
 

Vivian Rafaella Prestes 

Docente do curso de Psicologia do Centro Universitário Cidade Verde (UNICV) 
Bolsista de pesquisa da UNICV 
psicologa.vivian@hotmail.com  

 
 

Alexandre Luís Ponce Martins 

Docente do curso de Geografia da Universidade Cesumar (UNICESUMAR) 
poncemartins@hotmail.com   

 

 
 

RESUMO: Os meios de comunicação exercem papel central na construção social do gênero, 
funcionando como pedagogias culturais que ensinam, de forma explícita ou implícita, normas e 
expectativas sobre o binarismo masculinidade e feminilidade. Nesse contexto, os filmes de 
animação, sobretudo os voltados ao público infantil, desempenham influência decisiva na 
formação de subjetividades. O filme Mulan (Disney, 1998; live-action, 2020) é um exemplo 
paradigmático dessa dinâmica, ao apresentar uma protagonista que desafia papéis tradicionais 
de gênero, mas que também se insere em narrativas permeadas por valores patriarcais, 
culturais e mercadológicos. Este trabalho propõe uma análise crítica de Mulan, considerando 
representações de gênero e outros marcadores sociais, como idade, classe e cultura. A 
narrativa de uma jovem que se disfarça de homem para lutar no lugar do pai e pela pátria 
problematiza a naturalização de papéis de gênero ao demonstrar que atributos como coragem, 
liderança e inteligência não são exclusivos dos homens. Contudo, a personagem é legitimada 
dentro de uma estrutura militar e nacionalista, o que limita a potência de sua ruptura. O live-
action (2020), ao transformar Mulan em uma heroína predestinada por dons extraordinários, 
também desloca a crítica social para uma exceção individualizada. A análise interseccional 
evidencia que a obra articula não apenas questões de gênero, mas também tensões culturais e 
geopolíticas, ao retratar a China a partir de um olhar ocidental. A recepção global do filme gerou 
debates sobre representatividade, apropriação cultural e feminismo, revelando que a mídia não 

mailto:marcelomoralesgr@gmail.com
mailto:psicologa.vivian@hotmail.com
mailto:poncemartins@hotmail.com


368 GRAZIANO, Marcelo M.; PRESTES, Vivian R.; MARTINS, Alexandre L. P. 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

é neutra, mas um espaço de disputa simbólica e política. Conclui-se que Mulan representa tanto 
avanços quanto limitações nas representações de gênero. A obra contribui para questionar 
normas sociais, mas reforça ideais tradicionais. Assim, sua análise reafirma a importância da 
crítica midiática e da educação para a mídia como estratégias fundamentais na luta por 
igualdade de gênero e justiça social. 
Palavras-chave: Gênero; Representações sociais; Mulan; estereótipos culturais. 

 

 

NARRATIVE CONSTRUCTIONS OF GENDER AND CULTURE: INTERPRETATIONS 
OF THE CINEMATIC PRODUCTIONS OF MULAN (1998; 2020) 

 

 
ABSTRACT: The media play a central role in the social construction of gender, functioning as 
cultural pedagogies that teach, explicitly or implicitly, norms and expectations related to the 
masculinity–femininity binary. In this context, animated films, especially those aimed at children, 
exert a significant influence on the formation of subjectivities. The film Mulan (Disney, 1998; live-
action, 2020) represents a paradigmatic example of this dynamic by portraying a protagonist 
who challenges traditional gender roles while simultaneously being embedded in narratives 
permeated by patriarchal, cultural, and market-oriented values. This study proposes a critical 
analysis of Mulan, focusing on gender representations and other social markers such as age, 
class, and culture. The narrative of a young woman who disguises herself as a man to fight in 
her father’s place and defend her country problematizes the naturalization of gender roles by 
demonstrating that attributes such as courage, leadership, and intelligence are not exclusive to 
men. However, the character’s legitimacy is achieved within a military and nationalist framework, 
which limits the transformative potential of her rupture. The 2020 live-action adaptation, by 
portraying Mulan as a heroine predestined by extraordinary abilities, further shifts social critique 
toward an individualized exception. An intersectional analysis reveals that the film addresses not 
only gender issues but also cultural and geopolitical tensions, portraying China through a 
Western lens. The global reception of the film generated debates on representation, cultural 
appropriation, and feminism, highlighting that media are not neutral but rather spaces of 
symbolic and political dispute. It is concluded that Mulan embodies both advances and 
limitations in gender representation: while it contributes to questioning social norms, it also 
reinforces traditional ideals. Thus, its analysis underscores the importance of media criticism and 
media education as fundamental strategies in the pursuit of gender equality and social justice. 

Keywords: Gender; Social representations; Mulan; Cultural stereotypes. 

 
 
 
 
1 INTRODUÇÃO 

 

Os meios de comunicação ocupam papel central na construção social do gênero, 

influenciando percepções, comportamentos e práticas cotidianas. Filmes, novelas, propagandas 

e redes sociais constituem-se como pedagogias culturais, isto é, instâncias que ensinam, ainda 

que de forma implícita, modos de ser homem, mulher ou pessoa não enquadrada nos 



Construções narrativas sobre gênero e cultura: interpretações das produções cinematográficas... 369 

 

 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17,  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

binarismos tradicionais. Em outras palavras, a mídia é um agente de construção de significados 

sociais, incluindo a forma como compreendemos gênero, identidade e relações de poder.  

O debate em torno das pedagogias culturais parte do reconhecimento de que os 

processos educativos não se restringem às instituições escolares nem aos currículos 

formalizados. Trata-se de um campo teórico que busca compreender como a vida cultural, que 

pode ter sua expressão em produtos midiáticos, práticas artísticas, consumos cotidianos e 

dinâmicas sociais, opera pedagogicamente, ensinando valores, produzindo sentidos e 

orientando formas de agir, sentir e existir no mundo. Nessa perspectiva, a cultura deixa de ser 

apenas pano de fundo da educação e passa a ser entendida como um dispositivo ativo de 

formação de sujeitos na contemporaneidade. 

A ampliação dos chamados “lugares de aprendizagem” constitui um dos eixos centrais 

para a consolidação do conceito de pedagogias culturais. Ao problematizar a ideia de que 

aprender é uma experiência circunscrita aos muros da escola, esse campo desloca o olhar para 

espaços híbridos e difusos, onde o pedagógico se manifesta de maneira não institucionalizada. 

O trabalho de Elizabeth Ellsworth (2005), especialmente em Places of Learning (2005), 

contribuiu de forma decisiva para esse deslocamento ao evidenciar o caráter educativo da vida 

social e das práticas culturais que atravessam o cotidiano. Sua reflexão permite compreender 

como diferentes ambientes, como museus, cinemas, exposições, mídias e paisagens urbanas, 

produzem conhecimentos e afetam sujeitos, mesmo quando não se apresentam explicitamente 

como espaços educacionais. 

Ellsworth (2005) constrói suas análises a partir de um diálogo com os estudos do cinema 

e da cultura visual, retomando a dimensão afetiva e experiencial dos processos educativos. Ao 

discutir os “modos de endereçamento”, a autora chama atenção para a maneira como produtos 

culturais convocam, interpelam e posicionam seus públicos, produzindo efeitos de identificação, 

estranhamento ou envolvimento. Essa abordagem tensiona concepções tradicionais de 

pedagogia ao recolocar elementos como emoção, narrativa e prazer no centro da reflexão 

educacional, sem reduzi-los a mecanismos de manipulação ou alienação. 

Sob essa ótica, as pedagogias culturais assumem como tarefa analítica investigar como 

diferentes artefatos e práticas, como a publicidade, a televisão, as redes digitais, a música, a 

arte urbana e os produtos do entretenimento, atuam como agentes educativos. Esses 

elementos participam ativamente da produção de subjetividades ao disseminar concepções 

sobre normalidade, desejo, gênero, sexualidade, sucesso e pertencimento social. A articulação 



370 GRAZIANO, Marcelo M.; PRESTES, Vivian R.; MARTINS, Alexandre L. P. 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

entre cultura, poder e educação torna-se, assim, fundamental para compreender os modos 

pelos quais os indivíduos são continuamente interpelados e formados em contextos históricos e 

sociais específicos. 

Sinteticamente, as chamadas pedagogias culturais operam para além do espaço escolar 

formal, ensinando valores, normas e hierarquias por meio de narrativas aparentemente voltadas 

ao entretenimento. No caso de produtos audiovisuais destinados ao público infantil, esse 

caráter pedagógico se torna ainda mais potente, uma vez que atua em um período fundamental 

da constituição da subjetividade. Filmes de animação, especialmente aqueles voltados ao 

público infantil, têm um impacto significativo na construção e no aprendizado de normas e 

expectativas sociais. O filme Mulan (Disney, 1998; live-action, 2020) oferece uma narrativa 

particularmente rica para analisar essas questões, ao apresentar uma protagonista que desafia 

os papéis tradicionais de gênero e enfrenta barreiras estruturais impostas pela família e pela 

sociedade. Assim, analisar filmes voltados ao público infantojuvenil significa também analisar os 

processos iniciais de produção de subjetividades e a internalização das normas sociais 

vigentes. 

Este trabalho tem como objetivo realizar uma análise crítica do filme Mulan, articulando 

as representações de gênero e os marcadores sociais que atravessam a experiência da 

personagem principal, como idade, cultura e classe. A narrativa da jovem que desafia 

convenções sociais ao assumir um papel tradicionalmente masculino permite discutir como os 

significados sobre feminilidade e masculinidade são socialmente construídos e transmitidos pela 

mídia. Ao mesmo tempo, evidencia como essas representações são atravessadas por 

elementos culturais específicos, como valores tradicionais chineses, mas reinterpretadas e 

difundidas por uma indústria cinematográfica global, com forte alcance sobre o imaginário 

infantil e juvenil. Busca-se, portanto, compreender como o filme constrói e desafia estereótipos 

de gênero, transmitindo mensagens ambíguas que tanto questionam quanto reforçam 

expectativas sociais. Propõe-se refletir sobre o papel da mídia como espaço simbólico de 

disputa política, capaz de abrir brechas para a emergência de narrativas contra-hegemônicas, 

mas também de perpetuar desigualdades e estereótipos. Nesse sentido, a análise crítica de 

Mulan se mostra relevante não apenas para entender o impacto cultural de um produto 

midiático específico, mas também para pensar de que maneira o cinema de animação, como 

parte do repertório cultural de milhões de pessoas, participa da constituição da subjetividade e 

das lutas sociais em torno do gênero e de suas intersecções com outros marcadores sociais da 

diferença. 



Construções narrativas sobre gênero e cultura: interpretações das produções cinematográficas... 371 

 

 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17,  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

A compreensão da influência da mídia sobre o aprendizado de gênero encontra respaldo 

nas teorias de Stuart Hall (1997), que destaca que a representação é constitutiva da realidade 

social, ou seja, o modo como a mídia retrata determinados grupos molda percepções coletivas 

e legitima comportamentos. A representação simbólica presente em filmes, séries e 

propagandas atua como um processo de negociação social, moldando percepções sobre 

papéis de gênero, relações de poder e identidade cultural. 

No campo da psicologia social crítica, Wanderley Codo e Silvia Lane (1994) enfatizam 

que o sujeito se constitui em constante interação com significados socialmente construídos, 

internalizados por meio da linguagem, cultura e instituições. A mídia, nesse contexto, funciona 

como uma instituição simbólica que contribui para a constituição da subjetividade e para a 

naturalização de normas sociais. A mídia colabora com a construção e propagação daquilo que 

se espera de cada gênero, indicando a performatividade, comportamentos e papeis atribuídos 

ao binarismo homem e mulher.  

No campo do gênero, a mídia frequentemente reforça estereótipos: mulheres associadas 

ao cuidado, docilidade e beleza; homens vinculados à força, coragem e racionalidade. Essas 

narrativas produzem diferenças de gênero naturalizadas que sustentam desigualdades 

estruturais. Filmes da Disney, como Branca de Neve, A Bela Adormecida e A Pequena Sereia, 

por décadas reforçaram ideais de princesas frágeis, dependentes da proteção masculina. 

Nesse contexto, Mulan surge como um marco de ruptura parcial, ao apresentar uma 

protagonista que desafia papéis de gênero tradicionais. 

Diante disso, a análise crítica de Mulan contribui não apenas para o campo dos estudos 

de gênero e da mídia, mas também para a Psicologia Social, ao evidenciar como produtos 

culturais participam da formação de subjetividades e da reprodução, ou contestação, de 

desigualdades sociais. Ao tensionar essas narrativas, abre-se espaço para pensar a mídia 

como território estratégico de intervenção política e simbólica. 

 

2 A MÍDIA COMO DISPOSITIVO DE NORMATIZAÇÃO: GÊNERO, ORIENTALISMO E 
ESTEREÓTIPOS CULTURAIS 
 

A mídia, ao longo do século XX e início do XXI, constituiu-se como um dos principais 

aparelhos socioculturais de produção e circulação de representações sobre gênero. Televisão, 

cinema, publicidade e, mais recentemente, plataformas digitais, funcionam como instâncias 

normativas que reforçam e atualizam discursos sobre o que significa “ser homem” e “ser 



372 GRAZIANO, Marcelo M.; PRESTES, Vivian R.; MARTINS, Alexandre L. P. 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

mulher” em determinado contexto histórico. Assim, a mídia não apenas reflete a sociedade, mas 

atua ativamente na (re)produção de padrões de feminilidade e masculinidade, naturalizando-os 

como modelos desejáveis ou legítimos. 

Na publicidade clássica das décadas de 1950 e 1960, por exemplo, encontramos a 

figura da “dona de casa ideal”, associada ao cuidado doméstico, ao consumo de produtos de 

limpeza e ao papel de esposa submissa, como nos anúncios da marca Hoover, que 

repetidamente representavam mulheres felizes ao receberem eletrodomésticos do marido. Este 

material não apenas representava uma realidade, mas normatizava comportamentos: reforçava 

a ideia de que o espaço feminino é o lar e o espaço masculino é a provisão financeira 

(FRIEDAN, 2020). 

No cinema hollywoodiano, a construção da masculinidade heroica, forte, racional, 

violenta quando necessário, consolidou-se como padrão desde os westerns até os blockbusters 

contemporâneos. Tais representações moldam expectativas sociais, ensinando emoções 

permitidas e proibidas para cada gênero. Paralelamente, personagens femininas eram 

frequentemente objetificadas ou posicionadas como "interesse romântico", contribuindo para 

uma hierarquia simbólica entre corpos masculinos-ativos e femininos-passivos (TASKER, 

1993). 

O campo televisivo, especialmente telenovelas e sitcoms, também desempenhou papel 

central na produção de guias comportamentais. A figura da “mulher moderna” das novelas dos 

anos 1990 e 2000 representava a transição entre o paradigma doméstico e a mulher que 

trabalha, mas ainda conciliando esta autonomia com expectativas tradicionais de maternidade, 

cuidado e beleza. Assim, mesmo quando há avanço, a mídia costuma recodificar mudanças 

sociais dentro de estruturas normativas pré-existentes. 

Além de gênero, a mídia funciona como mecanismo de produção da diferença cultural, 

frequentemente reforçando hierarquias simbólicas entre Ocidente e “outros” representados, 

sejam asiáticos, latino-americanos, africanos ou povos indígenas. Tal processo é amplamente 

discutido por Edward Said (1978), que define o orientalismo como uma prática discursiva na 

qual a cultura ocidental fabrica representações simplificadas e exotizadas sobre o Oriente, com 

o objetivo de reafirmar sua superioridade moral, racional e estética. 

Produções cinematográficas, especialmente as realizadas por grandes estúdios, tendem 

a adaptar culturas estrangeiras a um repertório reconhecível pelo público ocidental. Isso se 

manifesta por meio da simplificação de costumes, homogeneização de povos distintos e 

estetização exotizada. Elementos tradicionais, como arquitetura, caligrafia, roupas ou práticas 



Construções narrativas sobre gênero e cultura: interpretações das produções cinematográficas... 373 

 

 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17,  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

religiosas, são rearranjados de forma a criar um cenário “oriental” genérico e facilmente 

consumível, mais estético do que culturalmente fiel. 

Na publicidade global, vemos fenômenos semelhantes: marcas utilizam símbolos 

asiáticos, africanos ou indígenas como decoração visual, esvaziando-os de significado histórico. 

O mesmo acontece em videoclipes e editoriais de moda que se apropriam de indumentárias 

tradicionais apenas como ornamento. Esse processo reforça uma lógica colonial, na qual o 

“outro” é visto como objeto de contemplação estética, e não como sujeito histórico. Programas 

televisivos de viagens e gastronomia também frequentemente reproduzem uma narrativa na 

qual o estrangeiro é representado como “exótico”, “espiritual”, “misterioso” ou “atrasado”, 

dependendo da conveniência narrativa. Tais enquadramentos moldam percepções globais 

sobre povos e culturas, alimentando estereótipos que podem influenciar práticas políticas, 

relações internacionais e interações cotidianas. 

Essas representações midiáticas não são neutras: elas atuam na formação de 

subjetividades e na configuração de práticas sociais. A naturalização de normas de gênero, por 

exemplo, impacta expectativas familiares, relações afetivas, escolhas profissionais e 

autoimagem. Mulheres expostas desde cedo a imagens normativas de beleza, docilidade e 

sexualização tendem a internalizar padrões que influenciam autoestima, comportamento e 

percepção de valor próprio. Homens, por outro lado, podem ser socializados para reprimir 

emoções, adotar posturas agressivas ou evitar profissões vistas como “femininas”. 

No âmbito cultural, a repetição de estereótipos sobre países, grupos étnicos ou religiões 

contribui para processos de racialização e discriminação social. Representações exotizadas 

podem parecer inofensivas, mas reforçam a ideia de que determinados povos são 

essencialmente diferentes, e, portanto, podem ser subordinados ou marginalizados. Esses 

imaginários midiáticos repercutem em políticas públicas, práticas de consumo e até na forma 

como sociedades interpretam conflitos internacionais. A mídia, nesse sentido, opera como 

dispositivo de poder que organiza percepções coletivas, direciona afetos e legitima certas 

versões da realidade enquanto silencia outras. 

A análise crítica da mídia, portanto, é fundamental para compreender como discursos 

são construídos, quem os produz, quais interesses estão envolvidos e quais grupos são 

representados, ou invisibilizados. Ao reconhecer a mídia como campo político-simbólico, abre-

se espaço para práticas mais éticas de produção cultural e para a formação de espectadores 



374 GRAZIANO, Marcelo M.; PRESTES, Vivian R.; MARTINS, Alexandre L. P. 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

críticos capazes de questionar normas, estereótipos e desigualdades reforçadas 

cotidianamente. 

 

3 REPRESENTAÇÕES DE GÊNERO E DESAFIOS AOS ESTEREÓTIPOS NO FILME MULAN 
 

Embora Mulan seja frequentemente celebrada como uma personagem transgressora, 

sua narrativa também revela limites impostos pela própria estrutura do filme, que recoloca a 

protagonista em determinadas normatividades ao final da história. Essa ambiguidade permite 

compreender a produção cultural como espaço de disputa simbólica, no qual a transgressão é 

permitida, mas frequentemente reabsorvida por padrões hegemônicos. 

Mulan é uma jovem que, ao perceber que seu pai está em perigo, decide assumir seu 

lugar no exército disfarçada de homem. Essa narrativa apresenta um desafio direto às normas 

de gênero, ao colocar a protagonista em um espaço tradicionalmente masculino, exigindo 

coragem, estratégia e liderança. O filme ilustra que as habilidades e a capacidade de heroísmo 

não são inerentes ao gênero, mas construídas por ações e decisões da personagem. Ao 

mesmo tempo, Mulan mantém elementos da cultura patriarcal tradicional, como a expectativa 

de casamento, a honra familiar e a obediência filial. Essas tensões indicam a complexidade da 

representação: a personagem questiona papéis de gênero, mas dentro de uma narrativa que 

ainda valoriza certos ideais tradicionais, onde podemos destacar algumas cenas como 

exemplos, na animação de 1998: 

 

a) A cena da Casamenteira: padronização do comportamento feminino: A preparação de 

Mulan para o encontro com a casamenteira explicita de forma contundente o conjunto de 

expectativas tradicionais que regulam e normatizam a conduta feminina, associando o ideal de 

mulher à docilidade, à obediência, à discrição e à submissão às normas familiares e sociais. 

Nesse ritual, o corpo, os gestos, a aparência e até a fala são disciplinados, revelando como o 

feminino é construído a partir de padrões rígidos que visam garantir a manutenção da ordem 

patriarcal e do casamento como destino social prioritário das mulheres. Mulan, no entanto, 

evidencia profundo desconforto diante dessas exigências, não apenas por meio de sua 

expressão corporal, mas também pelos sucessivos incidentes que ocorrem durante a 

apresentação, os quais funcionam como metáforas da inadequação da personagem a esse 

modelo normativo. A cena, assim, não se limita a reforçar a rigidez cultural, mas cumpre um 

papel narrativo central ao introduzir o conflito fundamental da protagonista com o papel de 



Construções narrativas sobre gênero e cultura: interpretações das produções cinematográficas... 375 

 

 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17,  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

gênero que lhe é imposto, antecipando sua trajetória de questionamento e ruptura com os 

estereótipos femininos tradicionais. 

 
b) O chamado do exército e o dever masculino: Quando o imperador convoca um homem de 

cada família para integrar o exército, o pai de Mulan, já idoso e fisicamente debilitado, sente-se 

moralmente obrigado a assumir essa responsabilidade, mesmo ciente dos riscos que isso 

implica para sua própria sobrevivência. Sua afirmação, “Eu sei o meu lugar”, revela de forma 

clara a internalização e a naturalização do papel masculino como defensor da honra familiar e 

da pátria, reforçando a associação histórica entre masculinidade, guerra e sacrifício. A postura 

do pai evidencia como essas normas são reproduzidas não apenas por imposições externas, 

mas também pela adesão subjetiva dos próprios sujeitos às expectativas de gênero. A 

contestação de Mulan, por sua vez, rompe com essa lógica ao evidenciar o caráter arbitrário e 

socialmente construído dessa divisão de funções, introduzindo um questionamento direto e 

incisivo aos limites impostos ao feminino. Ao recusar a ideia de que coragem, força e lealdade 

sejam atributos exclusivamente masculinos, a personagem inaugura um movimento de ruptura 

simbólica que tensiona as hierarquias de gênero e antecipa o conflito central entre identidade, 

dever e autonomia feminina ao longo da narrativa. 

 
c) A tomada da armadura: ruptura simbólica: Ao cortar o próprio cabelo, vestir a armadura e 

assumir o lugar do pai no exército, Mulan protagoniza uma ruptura simbólica e prática com os 

papéis de gênero tradicionalmente atribuídos às mulheres, desafiando a associação entre 

masculinidade, guerra e heroísmo. Esse gesto implica a apropriação de atributos socialmente 

definidos como masculinos, coragem, força e disposição para o combate, evidenciando o 

caráter construído e não natural dessas distinções. Contudo, tal transgressão não se realiza a 

partir de uma rejeição completa da ordem social vigente, mas está profundamente ancorada em 

valores igualmente tradicionais, como a honra familiar, o dever filial e a lealdade à pátria. Dessa 

forma, a narrativa revela a coexistência de ruptura e conformidade: Mulan desafia as normas de 

gênero ao mesmo tempo em que reafirma princípios morais centrais da cultura patriarcal, o que 

confere ambiguidade à sua trajetória e limita o alcance emancipatório de sua ação. 

 
d) O treinamento militar e a performatividade do masculino: No campo de treinamento 

militar, Mulan é compelida a adotar comportamentos socialmente associados à masculinidade, 

como a postura corporal rígida, a demonstração de força física, a competitividade e a supressão 



376 GRAZIANO, Marcelo M.; PRESTES, Vivian R.; MARTINS, Alexandre L. P. 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

de qualquer forma de vulnerabilidade emocional. A necessidade de aprender e reproduzir esses 

códigos evidencia que tais atributos não são naturais, mas resultado de processos de 

socialização e disciplinamento dos corpos. O exagero e, por vezes, a artificialidade com que 

Mulan encena essas condutas tornam visível o caráter performático do gênero, revelando que a 

masculinidade ali exigida é uma construção normativa que pode ser aprendida, imitada e, 

portanto, questionada. Essa representação dialoga diretamente com abordagens teóricas que 

compreendem o gênero como uma construção social e cultural, reforçando a ideia de que 

identidades de gênero são produzidas por práticas reiteradas, e não por determinações 

biológicas fixas. 

 
e) O disfarce dos soldados como reversão cômica: Ao se disfarçarem de mulheres para 

invadir o palácio, os soldados passam a reproduzir de forma caricatural os comportamentos 

femininos previamente apresentados na cena da casamenteira, como gestos exagerados, 

entonações afetadas e posturas associadas à delicadeza e à submissão. Essa inversão dos 

papéis de gênero opera como um recurso narrativo que expõe o caráter artificial e normativo 

dessas condutas, evidenciando que aquilo que é socialmente definido como “feminino” resulta 

de processos de aprendizagem, repetição e encenação. A cena, ao provocar estranhamento e 

humor, revela a arbitrariedade das normas de gênero e reforça a compreensão de que tais 

comportamentos não são naturais ou essencializados, mas construções culturais passíveis de 

apropriação, deslocamento e questionamento. 

 
f) A cena final e a conciliação da tradição: Ao retornar para casa, Mulan se ajoelha diante do 

pai e lhe oferece a espada do vilão Shan Yu e o medalhão concedido pelo imperador, objetos 

que simbolizam a honra, o reconhecimento público e a legitimidade de seus feitos. O gesto, 

carregado de significados ritualísticos, reafirma valores tradicionais associados à hierarquia 

familiar, ao respeito filial e à centralidade da honra como princípio organizador das relações 

sociais. Ao ser acolhida pelo pai com a afirmação: “O maior presente e honra é ter você como 

filha”, a personagem encontra uma síntese simbólica entre transgressão e tradição, uma vez 

que seu reconhecimento não se dá apenas por seus feitos heroicos, mas por sua condição de 

filha. Embora tenha rompido de maneira contundente com os papéis femininos socialmente 

impostos, a narrativa encerra sua trajetória reafirmando valores tradicionais, como a primazia da 

família, a obediência à autoridade imperial e a manutenção da ordem social, o que revela os 

limites da ruptura proposta e a ambiguidade presente na 

 



Construções narrativas sobre gênero e cultura: interpretações das produções cinematográficas... 377 

 

 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17,  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

Essas ambivalências mencionadas são fundamentais para se compreender como a 

mídia pode simultaneamente reproduzir e subverter normas sociais. Em Mulan, além da 

questão de gênero, temos também a dimensão cultural e nacional. O filme retrata a China, mas 

o faz a partir de um olhar ocidentalizado, com adaptações narrativas que atendem ao público 

global da Disney. Essa orientalização revela tensões coloniais: por um lado, há uma tentativa de 

valorizar a cultura chinesa; por outro, há estereotipação de costumes e exotização. embora o 

filme seja ambientado na China, sua produção e recepção ocidental implicam uma leitura 

cultural mediada pelo olhar americano.  

Elementos como a simplificação de valores, a estereotipagem cultural e a exotização 

tendem a reforçar visões reducionistas sobre a “diferença cultural”, contribuindo para a 

cristalização de identidades fixas e estereotipadas. Essas representações limitam a 

compreensão da complexidade histórica e social das culturas retratadas e podem reproduzir 

hierarquias simbólicas que naturalizam desigualdades. Nesse sentido, torna-se fundamental 

analisar criticamente a mídia em suas dimensões simbólicas e políticas, como evidenciam os 

exemplos das cenas analisadas, dispostas na sequência: 

g) A abertura com o dragão na Muralha da China: A cena inicial do filme, que apresenta a 

Muralha da China iluminada por tochas e vigiada por homens silenciosos e homogêneos, já 

mobiliza um conjunto de elementos visuais e narrativos que reforçam uma representação 

padronizada e exotizante do Oriente. A construção estética privilegia o silêncio, a grandiosidade 

e a atmosfera de mistério, contribuindo para a ideia de um espaço distante, enigmático e 

essencialmente outro em relação ao Ocidente. A aparição do vilão Shan Yu, associada à figura 

da águia, animal simbólico, ameaçador e recorrente em narrativas de dominação e perigo, 

intensifica essa leitura ao articular a China a uma dimensão mística e quase sobrenatural. 

Embora a Muralha da China seja um marco histórico concreto, sua representação 

cinematográfica ultrapassa a função de referência histórica e assume o papel de cenário 

monumental e mítico, descolado de sua complexidade social, política e cultural. Esse 

enquadramento visual reforça uma tradição orientalista que tende a reduzir a China a um 

território de beleza exótica e ameaças latentes, atendendo sobretudo às expectativas 

imaginárias do público ocidental, em detrimento de uma representação histórica mais plural e 

contextualizada da sociedade chinesa. 



378 GRAZIANO, Marcelo M.; PRESTES, Vivian R.; MARTINS, Alexandre L. P. 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

h) A família tradicional e a caricatura dos costumes: simplicidade e estereotipação: A 

casa de Mulan é apresentada como uma residência chinesa “típica”, porém construída a partir 

de uma estética simplificada e homogeneizante, que reduz a diversidade cultural a um conjunto 

restrito de símbolos facilmente reconhecíveis. Elementos como lanternas vermelhas, rituais com 

incenso e posturas corporalmente rígidas e reverentes são reiterados de modo quase 

caricatural, funcionando mais como marcadores visuais de exotismo do que como expressões 

culturais contextualizadas. Um exemplo emblemático dessa lógica é a cena em que a família 

consulta os ancestrais: o filme transforma práticas espirituais complexas em uma representação 

fantasiosa, com estátuas falantes, espíritos que dialogam de forma jocosa entre si e a 

introdução de um dragão guardião cômico, Mushu. Embora essa abordagem cumpra uma 

função narrativa de humor e entretenimento, ela contribui para a simplificação e a banalização 

de sistemas simbólicos e religiosos profundamente significativos na cultura chinesa. Assim, o 

Oriente é reiteradamente construído como um espaço mágico, espiritualizado e, em certa 

medida, incompreensível ao olhar ocidental, reproduzindo uma lógica orientalista recorrente nas 

narrativas hollywoodianas, que privilegia o espetáculo e a fantasia em detrimento da 

complexidade histórica e cultural. 

i) A cena da Casamenteira: rituais culturalmente simplificados e feminizados: A ida de 

Mulan à casamenteira cumpre uma dupla função narrativa: ao mesmo tempo em que aborda 

diretamente a questão do gênero, contribui para a construção de um imaginário de “tradição 

chinesa” filtrado pelo olhar ocidental. O ritual é encenado de maneira rígida e quase teatral, 

marcado por gestos exagerados, maquiagem excessiva e comportamentos altamente 

codificados, que reforçam a imagem de um Oriente formalista, hierarquizado e anacrônico. 

Embora os rituais de casamento possuam relevância histórica e cultural na sociedade chinesa, 

a representação elaborada pela Disney recorre a estereótipos que associam o feminino à 

submissão, ao silêncio e à ornamentalidade. Dessa forma, o excesso decorativo e a 

dramatização caricatural produzem imagens que dialogam menos com referências históricas e 

socioculturais precisas e mais com fantasias ocidentais sobre o Oriente, reforçando uma leitura 

exotizante e simplificada da cultura chinesa. 

j) O exército chinês como disciplinado e homogêneo: Durante as cenas de treinamento no 

acampamento militar, os soldados são retratados a partir do estereótipo do “grupo coletivo” 

oriental, aparecendo como um conjunto altamente disciplinado, obediente e homogêneo, que 

segue as ordens de Shang de forma quase automática, sem espaço para questionamentos ou 



Construções narrativas sobre gênero e cultura: interpretações das produções cinematográficas... 379 

 

 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17,  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

processos de individualização. A narrativa enfatiza valores como ordem, trabalho árduo, 

hierarquia e lealdade coletiva, atributos frequentemente associados, de maneira generalizada e 

essencializante, aos povos asiáticos em produções culturais ocidentais. Ainda que tais valores 

integrem, de fato, tradições militares chinesas, o filme opta por uma representação simplificada, 

na qual os personagens secundários carecem de profundidade psicológica e de diferenças 

internas. Essa homogeneização contribui para a reprodução do estereótipo orientalista do 

“coletivo disciplinado”, que funciona como contraponto à valorização da individualidade, 

personificada pela própria Mulan, reforçando uma oposição simbólica entre um Oriente coletivo, 

rígido e uniforme e um Ocidente associado à autonomia, à excepcionalidade e à ação 

individual. 

k) Os Hunos como bárbaros e monstruosos: dicotomia cultural racializada: A 

representação dos Hunos, liderados por Shan Yu, é construída a partir de traços físicos e 

comportamentais fortemente exagerados, como olhos constantemente sombreados, 

musculaturas desproporcionais, vozes graves e expressões faciais animalizadas, que os 

aproximam de uma figuração quase monstruosa. Essa caracterização os distancia da condição 

humana plena e os insere no campo da ameaça absoluta, legitimando sua função narrativa 

como inimigos a serem combatidos e eliminados. Tal construção reforça uma dicotomia 

recorrente nas narrativas ocidentais sobre a Ásia: de um lado, uma China idealizada, 

disciplinada, tradicional e moralmente ordenada; de outro, a representação de inimigos 

bárbaros, selvagens e desumanizados, associados ao caos e à violência. Esse contraste opera 

como um mecanismo de simplificação cultural, produzindo um discurso polarizado que reduz a 

complexidade histórica e étnica da região e sustenta leituras colonialistas baseadas na 

oposição entre “civilização” e “barbárie”, naturalizando hierarquias simbólicas e geopolíticas. 

l) A cena final diante do Imperador: hierarquia rígida e exotizada: A grande cerimônia no 

palácio imperial apresenta o Imperador como uma figura altamente idealizada e quase 

caricatural, caracterizada pela sabedoria serena, pela calma absoluta e por uma presença 

etérea que o distancia de qualquer complexidade política ou humana. O espaço palaciano, 

marcado por excesso de ornamentos, simetria rigorosa e uma estética visualmente exuberante, 

reflete muito mais a imaginação ocidental sobre o Oriente do que uma reconstrução 

historicamente situada da China imperial. Quando a multidão se curva coletivamente diante de 

Mulan, o gesto ritualizado reforça a imagem de uma sociedade profundamente hierárquica, 



380 GRAZIANO, Marcelo M.; PRESTES, Vivian R.; MARTINS, Alexandre L. P. 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

cerimonial e homogênea, na qual a autoridade e a reverência são encenadas de forma quase 

coreografada. Assim, a cena consolida um exotismo esteticamente belo, mas analiticamente 

simplificado, que privilegia a grandiosidade visual e o encantamento simbólico em detrimento da 

diversidade social, das tensões internas e da complexidade histórica que marcaram a 

experiência chinesa. 

m) Mushu como mediador cultural cômico: humor ocidental sobre estética oriental: A 

presença do dragão Mushu, pequeno, falante, irônico e marcado por um humor fortemente 

americanizado, introduz uma ruptura evidente entre o cenário cultural chinês apresentado e os 

códigos simbólicos familiares ao público ocidental. Na tradição chinesa, o dragão é um símbolo 

de poder, sabedoria, prosperidade e nobreza, associado à autoridade imperial e a forças 

cósmicas positivas. No entanto, no filme, essa figura é ressignificada como um mascote cômico, 

atrapalhado e irreverente, cuja função principal é gerar humor e identificação imediata com a 

audiência. Esse deslocamento simbólico evidencia como a representação cultural é mediada e 

adaptada para atender às expectativas do olhar americano, transformando símbolos tradicionais 

complexos em convenções narrativas simplificadas e cômicas, mais facilmente consumíveis 

pelo público ocidental, ainda que à custa do esvaziamento de seus significados culturais 

originais. 

 

No live-action (2020), a Disney buscou responder a críticas anteriores ao incluir atores 

chineses e eliminar elementos considerados caricatos (como o dragão Mushu). Ainda assim, o 

filme enfrenta contradições, pois foi produzido sob lógica do mercado global, revelando como a 

indústria cultural negocia identidade, poder e consumo. Assim, a interseccionalidade em Mulan 

não se restringe ao gênero, mas inclui questões étnico-raciais e geopolíticas. Isso evidencia 

como a mídia é um campo de disputa, em que representações podem tanto desafiar como 

reforçar hierarquias. 

O contexto histórico e cultural da China imperial estabelece normas rígidas sobre 

comportamento feminino, mas também define relações de classe e status familiar. Mulan é filha 

de um militar de classe média, o que molda suas possibilidades e limitações. A idade da 

personagem também é significativa: ela é jovem, em processo de formação, e a pressão social 

para se conformar aos padrões ditos femininos intensifica a experiência de conflito entre 

identidade pessoal e expectativas externas. Nesse sentido, o filme mostra que as 

aprendizagens sobre gênero são atravessadas por múltiplos fatores sociais, evidenciando a 



Construções narrativas sobre gênero e cultura: interpretações das produções cinematográficas... 381 

 

 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17,  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

necessidade de uma perspectiva interseccional para compreender as experiências de sujeitos 

em diferentes contextos. 

Filmes como Mulan demonstram que a mídia infantil não é apenas entretenimento, mas 

também um espaço de negociação política e social. Ao apresentar uma protagonista que 

questiona normas de gênero, o filme contribui para discussões sobre igualdade, coragem e 

autonomia feminina, oferecendo modelos alternativos de comportamento para o público, 

sobretudo ao propor uma personagem diferente das princesas da Disney. Na animação de 

1998, a protagonista desafia a lógica patriarcal ao assumir o lugar do pai doente no exército. 

Vestindo-se de homem, ela rompe a divisão sexual do trabalho que reserva aos homens o 

espaço da guerra e às mulheres o espaço doméstico. Ao longo da trama, Mulan mostra que a 

coragem, a força e a inteligência não são atributos exclusivamente masculinos. Ela questiona a 

naturalização de papéis de gênero e prova que a competência não depende do sexo biológico. 

No entanto, é preciso problematizar: a conquista de Mulan ocorre dentro de uma 

estrutura militar e nacionalista, isto é, sua legitimidade vem do fato de lutar pela pátria e pela 

honra da família. O reconhecimento que recebe não é pela ruptura total, mas pela contribuição 

a valores coletivos tradicionalmente masculinos. Assim, o filme revela tanto avanços na 

representação feminina quanto limites impostos pela lógica patriarcal, já que a narrativa ainda 

mantém elementos que podem reforçar desigualdades de gênero, como a valorização do 

heroísmo considerado masculino. Já no live-action (2020), há um reforço ainda maior de 

atributos heroicos, transformando Mulan em quase uma figura mítica, dotada de “chi” (energia 

vital). Isso desloca a narrativa de uma jovem comum que desafia normas para uma heroína 

predestinada. Essa mudança diminui a potência política da mensagem original, pois a exceção 

passa a ser justificada por dons extraordinários, e não por coragem acessível a todas as 

pessoas.  

O caso de Mulan ilustra como a mídia pode ser um espaço ambivalente: ao mesmo 

tempo que abre brechas para repensar papéis de gênero, também pode limitar transformações 

ao enquadrar narrativas dentro da lógica de mercado, consumo e ideologias. Contudo, é 

inegável que filmes como esse contribuem para debates mais amplos sobre gênero, inspirando 

novas gerações a questionarem normas sociais. Além disso, a circulação global da obra fez 

emergir discussões sobre representatividade, apropriação cultural e racismo, mostrando como a 

recepção da mídia também é parte da luta política. A mídia digital potencializou esse 

movimento. Após o lançamento do live-action, redes sociais tornaram-se palco de críticas 



382 GRAZIANO, Marcelo M.; PRESTES, Vivian R.; MARTINS, Alexandre L. P. 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

feministas, análises decoloniais e debates sobre diversidade cultural. Assim, os meios de 

comunicação não são apenas produtores de discursos, mas também espaços onde grupos 

marginalizados podem disputar sentidos e reivindicar reconhecimento. 

Pensar a mídia como espaço de luta política significa compreender que a disputa por 

representações é parte fundamental da democracia. A ausência ou a estigmatização de certos 

grupos na mídia legitima exclusões sociais. Já a presença plural e crítica pode promover novas 

formas de cidadania. Mulan mostra que representações importam: ao oferecer uma heroína que 

desafia normas de gênero, ainda que de forma limitada, contribui para ampliar imaginários. Mas 

também evidencia a necessidade de ir além do consumo de imagens produzidas por grandes 

corporações, valorizando produções independentes e alternativas, que tragam maior 

diversidade de vozes. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

  

As análises sobre mídia e gênero demonstram que as representações não são neutras: 

elas educam, disciplinam e influenciam os aprendizados sociais. Mulan, tanto em sua versão 

animada quanto em seu live-action, é um exemplo paradigmático dessa ambivalência. Por um 

lado, rompe com modelos tradicionais de princesas frágeis e dependentes. Por outro, mantém 

vínculos com estruturas patriarcais, nacionalistas e mercadológicas. A análise de Mulan 

evidencia a complexidade das representações de gênero na mídia. Isso demonstra que o 

aprendizado sobre gênero não é linear nem homogêneo: crianças e jovens internalizam 

mensagens contraditórias sobre autonomia, obediência, coragem e papéis sociais.  

 Ao considerar a interseccionalidade, percebe-se que fatores como idade, classe e 

contexto cultural influenciam como essas aprendizagens são recebidas. A mídia, portanto, não 

apenas molda percepções de gênero, mas também negocia significados que atravessam 

múltiplas dimensões sociais. Nesse sentido, o filme se torna uma ferramenta de reflexão 

política: permite discutir normas, valores e possibilidades de resistência, mostrando que 

espaços midiáticos podem ser arenas de disputa simbólica e social. Em outras palavras, Mulan 

exemplifica como a mídia infantil pode contribuir para a construção de aprendizagens de gênero 

e simultaneamente oferecer espaço para resistência política e social. O filme desafia 

estereótipos ao apresentar uma protagonista que atua fora dos papéis tradicionalmente 



Construções narrativas sobre gênero e cultura: interpretações das produções cinematográficas... 383 

 

 

 

Revista Percurso - NEMO  Maringá, v. 17,  n.2 , p. 367 - 383, 2025 
ISSN: 2177- 3300 

 

atribuídos às mulheres, enquanto ainda dialoga com normas culturais e patriarcais, 

evidenciando uma ambivalência que exige análise crítica. 

 Assim, reforça-se a importância da crítica midiática como prática pedagógica e política. 

Filmes como Mulan reforçam a necessidade de educação midiática e de reflexão crítica sobre 

os conteúdos consumidos, reconhecendo seu potencial de influenciar subjetividades e mobilizar 

discussões políticas. Questionar as mensagens veiculadas, exigir representatividade plural e 

ocupar espaços de produção de mídia são estratégias fundamentais para a luta por igualdade 

de gênero e justiça social. 

 

 

 
REFERÊNCIAS: 

CODO, Wanderley; LANE, Silvia. Psicologia Social: O Homem Em Movimento. 13ª. ed. São 
Paulo: Brasiliense, 1994. 

DISNEY. Mulan. Direção: Tony Bancroft; Barry Cook. EUA: Walt Disney Pictures, 1998. 
(Animação, 88 min).  

DISNEY. Mulan. Direção: Niki Caro. EUA: Walt Disney Pictures, 2020. (Live-action, 115 min). 

ELLSWORTH, Elizabeth. Places of learning: media, architecture and pedagogy. New York: 
Routledge, 2005. 

FRIEDAN, Betty. A mística feminina. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2020 

HALL, Stuart. Representation: Cultural Representations and Signifying Practices. London: 
Sage, 1997. 

SAID, Edward. Orientalismo: O Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia 
de Bolso, 2007. 

TASKER, Yvonne. Dumb movies for dumb people: masculinity, the body, and the voice in 
contemporary action cinema. In: COHAN, Steven and HARK, Ina Era. (eds.) Screening the 
Male: Exploring Masculinities in Hollywood Cinema. London, Routledge, 1993 

.  

 
 


