
Teoria e Prática da Educação           e-ISSN: 2237-8707 
 

Teoria e Prática da Educação, v. 22, n.2, p. 41-55, Maio/Agosto 2019 41 

A PEDAGOGIA RETÓRICA EM JEAN-JACQUES 
ROUSSEAU E JOHN DEWEY1 

 
THE RHETORIC PEDAGOGY IN JEAN-JACQUES ROUSSEAU AND JOHN DEWEY 

LA PEDAGOGÍA RETÓRICA EN JEAN-JACQUES ROUSSEAU Y JOHN DEWEY 
 
 

Roberta Aline Sbrana 2 
Marcus Vinicius Cunha 3 

 
 

Resumo: Este trabalho analisa as relações teóricas entre Jean-Jacques Rousseau e John Dewey por meio dos 
referenciais da Sofística, cujas contribuições filosóficas e educacionais têm sido revistas em divergência com a 
interpretação oriunda de Platão. A análise permite situar os dois autores na tradição discursiva retórica, da qual deriva 
uma forma discursiva elaborada em resposta a situações conflituosas denominadas situações retóricas. Essa forma 
discursiva é caracterizada pelo uso de decorum e kairós, os quais operam conjuntamente para examinar a origem e o 
desenvolvimento de atuais visando propor o rompimento com a situação vigente. Assim, Rousseau e Dewey podem 
ser associados à pedagogia que utiliza essa forma discursiva, a pedagogia retórica, cuja meta é formar o indivíduo para 
atuar como cidadão, privilegiando o seu potencial criativo para elaborar consensos voltados à deliberação e à ação em 
momentos críticos da vida social. O trabalho é finalizado com a apresentação da forma discursiva típica de todo 
discurso retórico, a antilógica, a qual se identifica em ambos os pensadores. 
Palavras-chave: Jean-Jacques Rousseau, John Dewey, Retórica 
 
Abstract: This work analyzes the theoretical relations between Jean-Jacques Rousseau and John Dewey by means of 
the references of the Sophistic, whose philosophical and educational contributions have been revised in disagreement 
with Plato’s interpretation. The analysis allows to situate the two authors in the discursive rhetorical tradition, from 
which a discursive form elaborated in response to conflictual situations called rhetorical situations derives. This 
discursive form is characterized by the use of decorum and kairos, which work together to examine the origin and 
development of current issues in order to propose a disruption with the current situation. Thus, Rousseau and Dewey 
can be associated with the pedagogy that uses this discursive form, the rhetorical pedagogy, whose goal is to form the 
individual to act as a citizen, privileging his creative potential to elaborate agreements aimed at deliberation and 
action at critical moments of social life. The work is finished with the presentation of the typical discursive form of all 
rhetorical discourse, the antilogic, which is identified in both thinkers. 
Keywords: Jean-Jacques Rousseau, John Dewey, Rhetoric 
 
Resumen: Este trabajo analiza las relaciones teóricas entre Jean-Jacques Rousseau y John Dewey a través de los 
referentes de la Sofistica, cuyas contribuciones filosóficas y educativas han sido revisadas en divergencia con la 
interpretación oriunda de Platón. El análisis permite situar a los dos autores en la tradición discursiva retórica, de la 
cual deriva una forma discursiva elaborada en respuesta a situaciones conflictivas denominadas situaciones retóricas. 
Esta forma discursiva se caracteriza por el uso del decorum y kairós, los cuales operan conjuntamente para examinar 

                                                             
1  As pesquisas que originaram este trabalho foram subvencionadas pela Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado 

de São Paulo (Fapesp) e pelo Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq). O presente 
texto decorre de tese de doutoramento defendida no Programa de Pós-graduação em Educação Escolar da 
UNESP de Araraquara. 

2   Doutora em Educação Escolar pelo Programa de Pós-Graduação em Educação Escolar da Faculdade de Ciências e 
Letras de Araraquara (FCLAR) da Universidade Estadual Paulista "Júlio de Mesquita Filho" ( UNESP), Araraquara, 
São Paulo. robertaasbrana@gmail.com . http://orcid.org/0000-0002-6514-6946 

3   Professor do Departamento de Educação, Informação e Comunicação e do Programa de Pós-Graduação em 
Educação da Universidade de São Paulo (USP), Ribeirão Preto, São Paulo. mvcunha2@hotmail.com . 
http://orcid.org/0000-0001-8414-7306 

mailto:robertaasbrana@gmail.com
http://orcid.org/0000-0002-6514-6946
mailto:mvcunha2@hotmail.com
http://orcid.org/0000-0001-8414-7306


Teoria e Prática da Educação           e-ISSN: 2237-8707 
 

Teoria e Prática da Educação, v. 22, n.2, p. 41-55, Maio/Agosto 2019 42 

el origen y el desarrollo de problemas actuales con el propósito de proponer el rompimiento con la situación vigente. 
Así, Rousseau y Dewey pueden ser asociados a la pedagogía que utiliza esa forma discursiva, la pedagogía retórica, 
cuya meta es formar al individuo para actuar como ciudadano, privilegiando su potencial creativo para elaborar 
consensos inclinados a la deliberación y a la acción en momentos críticos de la vida social. El trabajo es finalizado con 
la presentación de la forma discursiva típica de todo discurso retórico, la antilógica, la cual se identifica en ambos 
pensadores. 
Palabras clave: Jean-Jacques Rousseau, John Dewey, Retórica 

 
 
Introdução 
 

 A análise das relações teóricas entre 
dois ou mais pensadores pode ser realizada 
por meio de diversos procedimentos e com 
variadas finalidades, seja para investigar 
semelhanças, seja para elucidar o 
distanciamento entre eles. Quando não são 
registradas pelos próprios autores, 
notadamente por terem vivido em épocas 
distintas, tais relações só podem ser 
compreendidas por intermédio de empenho 
interpretativo, o que requer uma 
metodologia dotada de consistente aporte 
teórico. 

 Ao examinarem as relações entre 
Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) e John 
Dewey (1859-1952) por meio da análise 
retórica proposta por Perelman e Olbrechts-
Tyteca (2002), Cunha e Sbrana (2018) 
identificam em Democracia e educação 
(DEWEY, 1916/1959b) estratégias 
argumentativas semelhantes às empregadas 
pelo filósofo genebrino em suas obras no que 
tange aos temas sociedade e educação. Os 
pesquisadores sugerem que tanto as 
proposições rousseaunianas quanto as 
deweyanas pertencem a uma tradição 
discursiva comum, a tradição retórica, 
podendo, portanto, ser integradas ao que se 
denomina pedagogia retórica. 

 A palavra retórica remete às práticas 
dos sofistas que atuaram na Grécia Clássica – 
Górgias de Leontini (485-380 a.C.), 
Protágoras de Abdera (480-415 a.C.) e Hípias 
de Élis (460-400 a.C.), entre outros – , cujo 

valor tem sido revisto na atualidade em 
franca divergência com a caracterização 
difundida por Platão (428-348 a.C.), 
indicando tratar-se não de meros 
mercadores de inverdades, mas de mestres 
profundamente dedicados ao bem comum. 
Embora seus ensinamentos não fossem 
plenamente concordantes, é plausível 
afirmar que adotavam uma pedagogia 
voltada ao desenvolvimento do potencial 
criativo do orador, com ênfase na articulação 
entre as disposições pessoais e os interesses 
mais amplos da pólis.  

 O presente trabalho tem o intuito dar 
continuidade à referida análise, 
apresentando de início os traços gerais da 
tradição discursiva retórica e da pedagogia a 
ela correspondente. As duas seções seguintes 
buscarão mostrar a presença dos 
componentes do modo de argumentar típico 
da Sofística – uma situação retórica 
requerendo o emprego das formas 
discursivas decorum e kairós – nos discursos 
filosóficos e educacionais de Rousseau e de 
Dewey. A última seção, de caráter conclusivo, 
apresentará reflexões acerca da metodologia 
utilizada nas pesquisas que versam sobre o 
tema, à luz de outro elemento da 
argumentação retórica, a antilógica. 

  
Tradição Retórica e Pedagogia Retórica 
 

Considerando as produções de Crick 
(2010; 2015b) e outros pesquisadores 
dedicados à revisão da Sofística (KERFERD, 
1981; POULAKOS, 1983; SCHIAPPA, 1991), 



Teoria e Prática da Educação           e-ISSN: 2237-8707 
 

Teoria e Prática da Educação, v. 22, n.2, p. 41-55, Maio/Agosto 2019 43 

Silva e Cunha (2015, p. 71-72) explicam que 
as concepções de pensadores como 
Protágoras, Górgias e Hípias são 
fundamentais para entendermos o 
nascedouro da filosofia grega. Os sofistas 
promoveram uma “verdadeira revolução 
espiritual” ao privilegiarem a escolha feita 
pelos homens (nomos) em detrimento das 
determinações oriundas da natureza (physis), 
contrariando assim as narrativas míticas 
então predominantes.  

Interessados nos assuntos humanos e 
não nos divinos, os sofistas valorizavam a 
experiência em oposição ao transcendental, 
o julgamento deliberativo em contraposição 
às crenças dogmáticas, motivo pelo qual 
instituíram o domínio do discurso (lógos) no 
exame dos temas relativos à vida pública, 
bem como nos debates sobre temas de 
interesse comum. Para eles, a arte retórica 
consistia em criar um “discurso capaz de 
fundir a lógica com a poesia para dar forma à 
experiência coletiva de uma cidadania” 
(SILVA; CUNHA, 2015, p. 73). 

Este é o núcleo do que Crick (2010) 
denomina tradição retórica, cujo eixo reside 
na busca pelo equacionamento entre teses 
que se opõem de modo extremado. Se o 
homem é a medida de todas as coisas e se há 
sempre dois bons argumentos para cada 
assunto tratado, como afirma Protágoras, as 
coisas devem ser tratadas não mediante 
“algum sentido abstrato ou absoluto, mas 
apenas em relação às necessidades e aos 
interesses dos indivíduos envolvidos na 
experiência” (SILVA, 2018, p. 121). Sendo 
assim, faz-se necessário engendrar um 
“consenso retórico” visando à “contínua 
criação da cidade pelo lógos” (p. 118).  

Dessa forma discursiva descende a 
pedagogia retórica, tendo os sofistas como 
fundadores e Dewey como o mais destacado 
expoente contemporâneo, notadamente por 

seu empenho na promoção do equilíbrio 
entre concepções dualistas oponentes. Em 
Human nature and conduct (DEWEY, 
1922/2002) e “Liberdade e cultura” (DEWEY, 
1939/1970), por exemplo, o filósofo se afasta 
de partidários de concepções extremadas 
sobre a natureza humana para propor que 
tanto os elementos inatos quanto os 
derivados da vida em sociedade compõem as 
nossas disposições para enfrentar as 
adversidades do ambiente e encontrar 
soluções viáveis para realizar o bem comum. 

No que diz respeito à educação, 
encontra-se esse mesmo modo de 
argumentar em Como pensamos (DEWEY, 
1910/1959a) e Democracia e educação 
(DEWEY, 1916/1959b), dentre outras obras 
educacionais em que o autor defende a 
necessidade de associar o agir e o pensar por 
meio do que denomina pensamento 
reflexivo. Dewey define novas qualidades 
para o trabalho docente, atribuindo ao 
professor a responsabilidade por equilibrar 
diversas antinomias, como autoridade e 
liberdade, termos considerados 
incompatíveis segundo as proposições 
educacionais até então vigentes. 

A disposição para equacionar opostos 
pode ser identificada também em Rousseau, 
cuja proposta consiste em formar o novo 
homem superando a antinomia entre o 
natural e o cultural, elementos que 
participam conjuntamente na constituição 
humana. Em Emílio (ROUSSEAU, 1762/2004, 
p. 94), lemos, por exemplo, que é pela 
“educação das coisas” que se conciliam o 
intelecto e a ação, preceitos que a educação 
da época julgava incompatíveis. O ideal 
rousseauniano de “educação bem regrada” 
concerne ao necessário equilíbrio entre a 
liberdade e a regra, cabendo ao preceptor 
adotar procedimentos que visem alcançar 
essa meta.   



Teoria e Prática da Educação           e-ISSN: 2237-8707 
 

Teoria e Prática da Educação, v. 22, n.2, p. 41-55, Maio/Agosto 2019 44 

 A busca pelo equilíbrio pode ser 
igualmente notada em ambos os filósofos no 
que tange a temáticas políticas. Tanto O 
contrato social (ROUSSEAU, 1762/2003) 
quanto Democracia e educação (DEWEY, 
1916/1959b) propõem um modo de viver 
pautado no ajuste entre anseios pessoais e 
necessidades coletivas, tendo em vista 
direitos e deveres a serem equacionados na 
feitura das regras de convivência. Os dois 
filósofos acreditam que o acordo entre as 
instâncias individual e social pode impedir a 
eclosão de situações críticas em que riqueza 
e miséria favoreçam a desigualdade geradora 
de divisões sociais, conforme viam acontecer 
em suas respectivas épocas.   

Crick (2010, p. 9-10) integra à tradição 
retórica a concepção deweyana de problema 
como fonte do conhecimento e a ênfase na 
investigação contínua como o único meio 
para a criação de juízos válidos. Como se 
pode ler em Democracia e educação, a 
dúvida instituída com base na experiência do 
aluno desperta a atitude de inquirição que o 
leva raciocinar e agir, de tal modo que as 
situações vivenciadas assumem o caráter de 
“experiências reflexivas” (DEWEY, 
1916/1959b, p. 164). A valorização do 
problema como recurso educativo aparece 
também em Emílio, na lição de astronomia, 
por exemplo, que Rousseau (1762/2004, p. 
237-240) sugere ao preceptor para despertar 
na criança a curiosidade que move o 
aprendizado, a levando a investigar e 
elaborar ideias e conclusões próprias, em vez 
de simplesmente assimilar conhecimentos 
previamente estabelecidos.  

Crick (2010, p. 9-10) explica que 
discursos inspirados na tradição retórica 
mostram confiança na “inteligência criativa e 
na persuasão”, como se pode ler nas obras 
de Dewey que elaboram princípios para 
instruir os estudantes na obtenção de 

consensos voltados à construção de uma 
sociedade democrática, o que é típico de 
uma “atitude sofística latente”. Na 
epistemologia deweyana, o lógos é o que 
transforma “eventos brutos em objetos 
significativos para determinada audiência”, 
constituindo uma verdadeira “arte da 
comunicação”, uma arte que permite 
comunicar e compartilhar experiências, 
promovendo o crescimento intelectual e 
emocional dos envolvidos (p. 38) 

No discurso rousseauniano, encontra-
se a mesma “atitude sofística”, como diz 
Starobinski (2011, p. 417), pois seus escritos 
incentivam a “inteligência criativa” e a 
persuasão, meios fundamentais tanto para a 
elaboração de juízos diferentes dos 
estabelecidos quanto para a comunicação 
efetiva no debate sobre questões públicas 
com o propósito de organizar uma ordem 
social democrática (p. 430). Prado Jr. (2008, 
p. 17) destaca que a arte retórica e a 
argumentação não só integram o 
pensamento político de Rousseau, como 
ocupam o centro de toda a sua filosofia, o 
“fio condutor” que unifica seu pensamento. 

Criada no espaço político, a retórica 
estende-se ao espaço escolar, oferecendo os 
fundamentos da pedagogia retórica 
deweyana, na qual a arte de argumentar 
torna-se um “instrumento de formação” 
associado à ética, não se reduzindo a 
“simples ferramenta de persuasão” a serviço 
de finalidades espúrias (CRICK, 2015a, p. 
174). A exemplo das práticas da Sofística, 
essa pedagogia opera como um “meio de 
constituição, resistência e transformação do 
poder”, servindo à disseminação de formas 
simbólicas que buscam efetivar um 
“sentimento de humanidade compartilhada” 
(p. 9).   

A pedagogia retórica procura canalizar 
de modo produtivo os impulsos e hábitos dos 



Teoria e Prática da Educação           e-ISSN: 2237-8707 
 

Teoria e Prática da Educação, v. 22, n.2, p. 41-55, Maio/Agosto 2019 45 

aprendizes, em vez de pretender suprimi-los 
ou favorecer a sua manifestação 
desordenada. Impulsos e hábitos que 
competem entre si por satisfação constituem 
a “vontade de poder” que cada indivíduo 
possui no presente, podendo ser 
direcionados para a construção de 
“composições retóricas”, discursos 
argumentativos úteis à transformação de 
situações indesejadas.4 Uma “sala de aula 
retórica” deve tomar como ponto de partida 
as vivências individuais e coletivas, as 
energias que os estudantes expressam no 
momento mesmo da aula (CRICK, 2015a, p. 
174-175).  

Direcionar tais energias para a 
resolução de problemas que emergem nas 
situações de ensino é um método da 
pedagogia retórica destinado ao 
desenvolvimento de “hábitos de inteligência 
criativa e juízo ético” (CRICK, 2015a, p. 74). 
Tanto Rousseau quanto Dewey sugerem que 
o professor incentive os aprendizes a 
expressarem suas ideias, requisito essencial 
para a composição da “vontade de poder”, 
formando as suas individualidades associadas 
a uma mentalidade social (p. 176). Para 
efetivar essa meta, o professor precisa 
elaborar estratégias de mobilização de seus 
alunos fazendo uso da persuasão, para que 
se instaurem disposições favoráveis à vida 
escolar e social (CUNHA, 2011, p. 85). 

A pedagogia retórica opõe-se a todas as 
formas de imposição, optando pela liberdade 
para deliberar, princípio que situa a 
linguagem como elemento essencial na 
constituição de seres humanos participativos 
e, portanto, como componente central da 

                                                             
4  A noção de “vontade de poder”, originariamente 

teorizada por Nietzsche, é empregada por Crick 
(2015a, p. 168) seguindo a interpretação feita por 
Dewey (1922/2002) em Human nature and 
conduct.    

educação (CRICK, 2015a, p. 178). A 
proposição deweyana de que educar é 
desenvolver o pensamento reflexivo 
evidencia esse princípio, uma vez que a 
solução do problema deve advir do esforço 
de argumentação do aluno ante as hipóteses 
levantadas no decorrer do processo. 
Rousseau (1762/2004, p. 104-106) também 
compartilha desse princípio, como se pode 
ver, por exemplo, na passagem de Emílio 
sobre o plantio das favas, ocasião em que, 
diante do estrago causado pelo menino na 
plantação do jardineiro, formula-se por meio 
do diálogo uma solução razoável para ambos.  

O desenvolvimento da capacidade de 
dialogar, indagar, planejar e avaliar ações por 
intermédio de experiências ricas em valores é 
a meta da pedagogia retórica para a 
formação do homem como indivíduo e como 
cidadão. Tanto em Dewey quanto em 
Rousseau, essa meta sugere métodos de 
ensino voltados à indagação, ao exame e à 
reflexão frente a problemas decorrentes de 
experiências anteriores, constituindo 
experiências novas que se tornam educativas 
devido ao seu conteúdo formador, não por 
garantirem aos aprendizes o acesso a bens 
materiais, como usualmente se pensa na 
atualidade em que vivemos.  

O acesso a bens imateriais 
pertencentes à esfera da vida pública e 
privada é o que vincula a pedagogia retórica 
à ideia de educação como arte, uma forma 
de educação que pode ser genericamente 
denominada poética – palavra derivada do 
grego poiesis, com o significado de criação 
(GARRISON, 2010, p. 8). Garrison (p. 73) 
explica que a educação poética procura 
desenvolver no ambiente escolar atividades 
que permitam ao estudante “trazer algo 
novo à existência”, fazer existir, inventar com 
base em conhecimentos e experiências 
anteriores, superando assim os obstáculos 



Teoria e Prática da Educação           e-ISSN: 2237-8707 
 

Teoria e Prática da Educação, v. 22, n.2, p. 41-55, Maio/Agosto 2019 46 

decorrentes dos estatutos administrativos. 
Trata-se de obter o total envolvimento do 
aluno, contando com as suas capacidades 
intelectuais e afetivas. 

Nessa proposta, os professores poetas 
buscam “trazer à existência o bem de seus 
alunos”, o que lhes impõe o objetivo pessoal 
de “trazer à existência o seu próprio bem”, 
produzir em si mesmos uma “sabedoria 
prática” (phrónesis) que se caracteriza pela 
fusão do “saber fazer com uma disposição 
moral para fazer o bem”. A atividade docente 
torna-se uma “resposta ao chamado que se 
origina nas necessidades e interesses do 
educando”, e a educação, por sua vez, torna-
se uma arte (techné) (GARRISON, 2010, p. 
73).   

A pedagogia retórica, tal qual a 
encontramos nas propostas deweyana e 
rousseauniana, inspira uma educação poética 
que valorize as qualidades intelectuais e 
emocionais de professores e alunos, sem 
desprezo pelas matérias de ensino, que 
devem ser rearticuladas com o propósito 
maior da formação integral do homem. 
Dewey (1922/2002, p. 137) rejeita a 
tradicional dicotomia entre o raciocínio e as 
emoções e afirma que, para operar a 
totalidade de nossas capacidades 
intelectuais, “precisamos de mais ‘paixões’, 
não menos”. A essa conclusão, CUNHA 
(2015a, p. 79) acrescenta: “precisamos de 
mais arte, mais poiesis (criação), não menos”.  

 Crick (2015a, p. 179-180) destaca que 
a pedagogia retórica só se torna factível se 
compartilhar da mesma radicalidade que se 
apresenta na definição deweyana de 
democracia, um modo de vida que prevê o 
máximo aproveitamento do potencial de 
cada ser humano para se comunicar, 
deliberar e agir de modo inteligente e ético, 
tanto na vida privada quanto na esfera social. 
A democracia preconizada por Dewey tem 

por fundamento uma fé na inclinação do ser 
humano para a comunicação guiada pela 
inteligência voltada para a livre interação 
com os demais membros da sociedade, 
empregando o intelecto e as paixões em 
busca de acordos sobre assuntos de natureza 
pública.  

Tal radicalidade encontra-se também 
nas concepções políticas registradas n’O 
contrato social, obra em que Rousseau 
(1762/2003) sugere que os cidadãos 
formulem a vontade geral por meio da 
participação direta em assembleias, espaços 
propícios para a livre expressão das 
aspirações pessoais, devendo os 
participantes ceder aos consensos que se 
mostrem mais benéficos à coletividade. O 
poder da comunicação que se aplica no 
debate conduzido pela arte de argumentar é 
um dos princípios fundamentais da 
pedagogia retórica, como é também a base 
do projeto político rousseauniano, 
coincidindo em linhas gerais com a 
proposição democrática de Dewey. 
 
Situações retóricas  
 

 A noção de situação retórica é útil 
para compreendermos a atuação dos sofistas 
diante das transformações ocorridas na 
Grécia com o advento da democracia no 
século V a.C. A arte por eles ensinada, a 
retórica, servia para que os cidadãos 
lidassem com os inéditos conflitos então 
emergentes. A resolução dos impasses era 
feita por intermédio do discurso, em 
consonância com a tradição oral vigente 
(MARROU, 1990, p. 90-91). A argumentação 
persuasiva com vistas à deliberação sobre os 
destinos da pólis era imperativa nos tribunais 
e nas assembleias, onde os saberes da 
retórica operavam em favor da superação de 
valores sociais regidos por entidades míticas 



Teoria e Prática da Educação           e-ISSN: 2237-8707 
 

Teoria e Prática da Educação, v. 22, n.2, p. 41-55, Maio/Agosto 2019 47 

e contribuíam para tornar o mundo um 
“objeto de investigação racional” (SILVA; 
CUNHA, 2015, p. 71).  

Bitzer (1968), Vatz (1973) e Biesecker 
(1989) estão entre os pesquisadores que 
teorizam sobre a referida noção, a qual 
recebe de Crick (2010, p. 26) a seguinte 
definição: são denominadas retóricas as 
situações que impõem o uso de uma arte 
prática, a arte de argumentar 
persuasivamente, capaz de auxiliar na 
resolução de problemas concernentes a 
realidades sociais caracterizadas por 
transformação e contingência. A retórica 
atua como uma “solução discursiva” criada 
em resposta a um “problema objetivo”, não 
se restringindo a mero convencimento, mas 
atuando como poderoso catalizador das 
energias intelectuais e emocionais do 
indivíduo em prol da coletividade. 

As situações retóricas remetem a 
experiências compartilhadas que demandam 
escolhas e comprometimento (CRICK, 2010, 
p. 28-29). Tais experiências são permeadas 
por “conflito, urgência e incerteza”, não se 
limitando a uma “realidade objetiva ou a um 
discurso persuasivo isolado”; o “produto da 
relação total do organismo com seu 
ambiente” é o que confere “força e 
efetividade ao discurso” (p. 41). Em situações 
retóricas, os indivíduos estão em 
permanente “estado de fluxo”, abertos à 
“condição de tornar-se”; as pessoas, os 
objetos e os acontecimentos envolvidos 
contrariam os hábitos, as crenças e as 
tradições vigentes, demandando caminhos 
ainda não percorridos para trazer de volta o 
equilíbrio perdido (p. 53). 

O reestabelecimento do equilíbrio 
requer uma conduta de investigação, análise 
e deliberação em que predomine o uso do 
discurso, sendo insuficiente o “raciocínio 
lógico”, pois a situação é inteiramente 

permeada por conflitos morais associados às 
emoções. Uma situação retórica difere 
essencialmente de uma “situação técnica”, 
na qual bastam as “ferramentas da 
racionalidade instrumental” (CRICK, 2010, p. 
42). Fazem-se necessárias “novas maneiras 
de conhecer” que promovam o 
“engajamento ativo com outros indivíduos 
em um ambiente compartilhado”, e o 
instrumento para este fim é a retórica, 
concebida como possibilidade de criação e 
modificação do mundo de um “modo 
artístico” (p. 68). 

Como todo praticante de uma arte 
poética, o orador que se dedica a criar o 
inexistente a partir do existente precisa 
dominar os saberes tradicionais para 
conseguir utilizá-los na resolução de 
problemas novos diante de uma audiência 
diversificada que exige ações coletivas para 
transformar a realidade. O discurso precisa ir 
além da “pura declamação de sentimento e 
opinião”, requerendo uma “apreciação 
inteligente, ética e solidária” acerca da 
relação dos indivíduos com seu ambiente, 
porque só assim a argumentação modifica os 
pensamentos, os hábitos e as emoções, 
quando as condições dadas se mostram 
insuficientes para o enfrentamento de 
conflitos morais (CRICK, 2010, p. 74-75). A 
retórica é uma “criatura da crise”, uma “arte 
do tornar-se” situada em um mundo repleto 
de tensão e, ao mesmo tempo, de esperança 
(p. 78). 

As obras de Rousseau e de Dewey 
expressam os dilemas próprios de situações 
retóricas. O primeiro escreveu em um tempo 
e um lugar – a Europa, particularmente a 
França, do século XVIII – conturbados por 
crises sociais, políticas, econômicas e 
religiosas devido aos processos de laicização 
e de emancipação da classe burguesa ante a 
decadência do poder absolutista. Aquele 



Teoria e Prática da Educação           e-ISSN: 2237-8707 
 

Teoria e Prática da Educação, v. 22, n.2, p. 41-55, Maio/Agosto 2019 48 

ambiente repercutia na educação, 
considerada pelos iluministas o melhor 
caminho para a formação do homem e do 
cidadão, como também nas tradições e 
condutas morais, resultando em um modo de 
vida guiado por aparências, convenções e por 
forte apelo individualista. 

Os Estados Unidos da América que 
Dewey conheceu no final do século XIX e na 
primeira metade do século XX não eram 
menos inconstantes e incertos, abalados por 
eventos como a industrialização crescente, os 
movimentos populares que levaram à 
abolição da escravatura e a uma guerra civil, 
a difusão de princípios democráticos, a 
quebra de Wall Street, a criação do New Deal 
e a Segunda Guerra Mundial. Foi nesse grave 
cenário de crise que os americanos reviram 
as bases teóricas de suas práticas 
pedagógicas tradicionais e criaram, a 
exemplo do que faziam os europeus, um 
novo modelo de ensino que ficou conhecido 
como educação progressiva, em grande parte 
inspirado nas teses deweyanas. 

Envolvidos em tais situações retóricas, 
os dois filósofos enfrentaram a exigência de 
superar a realidade vigente que fomentava as 
desigualdades, restringia a liberdade e 
aviltava os direitos duramente conquistados 
pela população. Para isso, ambos utilizaram 
uma arte prática, a retórica, em oposição ao 
estado de coisas vigente. Rousseau elaborou 
o Discurso sobre as ciências e artes 
(1750/2002a), o Discurso sobre a origem e os 
fundamentos da desigualdade entre os 
homens (1755/2002b), O contrato social 
(1762/2003) e Emílio (1762/2004), e Dewey 
articulou uma série de textos que 
culminaram em Como pensamos 
(1910/1959a), Democracia e educação 
(1916/1959b) e Experiência e educação 
(1938/1971). 

Para alcançar suas metas políticas, 
ambos perceberam ser imprescindível formar 
um novo homem por meio de uma nova 
educação alicerçada em novas bases 
filosóficas. Cada qual a seu modo e 
delimitados por suas circunstâncias histórias 
específicas, a pedagogia retórica foi a 
resposta que encontraram para enfrentar o 
desafio assumido. Suas obras procuram 
motivar ações transformadoras nos espaços 
políticos e educacionais, relacionando as 
particularidades do contexto social e cultural 
com os componentes da experiência 
concreta dos indivíduos, característica dos 
discursos que Crick (2010, p. 44) considera 
dotados da “qualidade de tornar-se”. Essa 
qualidade pode ser identificada na ênfase de 
ambos os pensadores na criação de atitudes 
e juízos que afrontam o estabelecido e 
contribuem para construir uma sociedade 
democrática. 

Rousseau e Dewey compartilham um 
preceito do que Crick (2010, p. 192) 
denomina “ontologia do tornar-se”, 
concepção que sustenta a tese de que o 
“mundo comum é algo que está sempre em 
confecção”. Os que assumem esse princípio 
tornam-se “artistas criativos” por 
acreditarem que a realidade é uma 
construção derivada do “trabalho coletivo da 
arte”, um trabalho que se realiza por 
intermédio dos esforços de pessoas que 
almejam um modo de viver democrático, no 
qual a retórica seja utilizada de um “modo 
artístico” visando incentivar a criação de 
novas ideias e novas formas de agir (p. 22). 
 
Discurso kairótico e discurso decoroso 
 

 Para compreendermos o ensino 
ministrado pelos sofistas, um parâmetro útil 
é a forma discursiva por eles adotada, na 
qual se incluem dois modos de 



Teoria e Prática da Educação           e-ISSN: 2237-8707 
 

Teoria e Prática da Educação, v. 22, n.2, p. 41-55, Maio/Agosto 2019 49 

argumentação, kairós e decorum, ajustados 
ao intuito de superar as convenções próprias 
da ordem social aristocrática e ao propósito 
de elaborar projetos para a estruturação da 
pólis. A análise desses modos de argumentar 
permite visualizar os componentes 
metodológicos da pedagogia retórica, cuja 
meta, como vimos acima, é instituir no 
homem a disposição para construir um modo 
de vida democrático. 

 A Sofística sugere sensibilidade para 
apreender a realidade imediata e agir de 
modo criativo por meio de um discurso capaz 
de produzir mudanças (KINNEAVY, 2002, p. 
60). A palavra kairós expressa essa 
sensibilidade, podendo ser traduzida como 
“momento oportuno, devida medida” ou 
“ocasião certa”, significando aquilo que 
propicia a criatividade exigida em momentos 
críticos, a resposta urgente à ausência de 
ordem na vida humana. A retórica sofista é 
uma “reação quase instintiva” a situações 
únicas – as situações retóricas – marcadas 
por dilemas aparentemente insolúveis, 
diferenciando-se de outras formulações 
discursivas também destinadas à persuasão, 
como a propaganda e certas manifestações 
políticas, pois o discurso kairótico é 
incompatível com “formas discursivas 
antidemocráticas” (CRICK, 2010, p. 20-21). 

Kairós predomina em sociedades 
dinâmicas, auxiliando na solução de suas 
frequentes crises por meio do 
desenvolvimento de uma “consciência 
kairótica”. Eis o que distingue kairós de 
decorum, forma discursiva que prevalece 
onde a demanda por mudanças é fraca ou 
inexistente (CRICK, 2010, p. 181). Enquanto 
kairós se identifica com uma “retórica 
imediatamente prática” aplicada a contextos 
determinados, decorum desconsidera a 
realidade prática, pois o seu intuito é 
“expressar os pensamentos grandiosos da 

mente eterna”. O discurso decoroso exprime 
“um sentido de estabilidade e continuidade 
através do tempo, como se o lugar em que 
ele se manifesta fosse existir para sempre” 
(p. 184).5 

Quem utiliza um discurso decoroso 
“honra a história, a posteridade, por criar um 
objeto cuja beleza particular perdura porque 
fala a uma audiência mais universal”; o senso 
de oportunidade não conta porque o tempo 
é visto como uma constante. O orador 
kairótico, por sua vez, concebe o tempo em 
fluxo contínuo, composto por fatos que 
exigem a “exceção momentânea da regra” 
(CRICK, 2010, p. 184). Em oposição, decorum 
impõe respeito a costumes, saberes e 
tradições estabelecidos historicamente, 
valorizando a sua permanência (p. 181).  

Na mitologia grega, o deus Kairós é 
representado por um jovem alado que possui 
cabelos somente na porção anterior da 
cabeça, representando a ideia de que, se não 
conseguirmos agarrar a oportunidade no 
momento em que ela se apresenta diante de 
nós, não conseguiremos fazê-lo depois. 
Decorum, por sua vez, pode ser associado a 
Chronos, o deus que personifica o tempo 
eterno e imutável, o que permanece apesar 
da aparência de mudança que se impõe à 
nossa percepção falível. 

Crick (2010, p. 184) explica que kairós e 
decorum podem ser interpretadas como 
formas expressivas de “dois fins de um 
simples espectro da prática”, ou “diferentes 
magnitudes do espaço e do tempo”. Quando 
associadas em um mesmo discurso, exibem a 
“tensão perpétua” típica de situações 
retóricas, nas quais se faz necessário 
“respeitar o decoro enquanto encontramos 

                                                             
5  Na teoria literária, decorum diz respeito a 

adequação do estilo aos “topoi ou lugares comuns 
das matérias tratadas, aos destinatários e às 
circunstâncias” (HANSEN, 2013, p. 25). 



Teoria e Prática da Educação           e-ISSN: 2237-8707 
 

Teoria e Prática da Educação, v. 22, n.2, p. 41-55, Maio/Agosto 2019 50 

as necessidades do kairós” (p. 181). A fusão 
de uma com outra exige do orador a 
capacidade para “viajar dialeticamente entre 
esses extremos”, de modo a construir um 
diálogo efetivo com as audiências a quem se 
dirige, visando elaborar por meio da 
imaginação a imagem de um “universo que 
está vindo a ser” (p. 185).  

Nas obras de Rousseau e de Dewey, 
pode-se notar o objetivo de dialogar com 
variadas audiências e o empenho para 
construir imaginativamente um mundo novo 
em que as relações humanas sejam 
diferentes do que se apresenta. Nos 
discursos de ambos prevalece kairós, o que 
certamente se deve ao caráter emergencial 
das situações retóricas em que viviam. Essa 
forma discursiva emerge do interior de um 
discurso decoroso representado pela 
estratégia argumentativa denominada 
recurso às origens, pela qual se invoca a 
gênese e o desenvolvimento de determinado 
processo, de modo a indicar a sua 
conformação atual e a necessidade de 
superá-la (CUNHA; SACRAMENTO, 2007).  

 Rousseau (1755/2002b) utiliza essa 
estratégia no Discurso sobre a origem e os 
fundamentos da desigualdade entre os 
homens para mostrar que a desordem social 
vigente em seu tempo só pode ser 
compreendida por meio do exame do 
desenvolvimento histórico das relações 
humanas, desde o seu princípio, o “estado de 
natureza”. Valdemarin (2000, p. 29-30) 
esclarece que o filósofo indica as causas 
determinantes do que deve ser superado, 
para assim, desvelando o presente por meio 
do passado, indicar possibilidades para o 
futuro. A análise da vida primitiva é um 
conceito regulador que o filósofo emprega 
para fazer a crítica à desigualdade e, 
subsequentemente, apresentar o projeto 
social que considera mais adequado. 

 Rousseau (1754/2002b, p. 243) 
conclui suas reflexões nessa obra afirmando 
que a análise histórica da sociedade revela 
que a desigualdade é a causa de haver povos 
escravizados por si mesmos e por outros, e 
não homens livres. É a conjuntura social que 
está pervertida, não a essência do homem, e 
se tal essência está preservada, a vida em 
coletividade pode ser regenerada por meio 
de ações coletivas.  

 Dewey (1916/1959b, p. 275-278) 
adota procedimento semelhante em 
Democracia e educação, afirmando que os 
dualismos vigentes em sua época têm origem 
no nascedouro de nossa civilização, a 
sociedade grega alicerçada na divisão social 
imperante no âmbito da produção material e 
da vida intelectual. Enquanto uma classe 
precisava trabalhar para sobreviver, outra 
usufruía dos bens imateriais, mantendo 
separados corpo e mente, trabalho útil e 
lazer, vida sensível e vida racional, e gerando 
duas formas distintas de educação. As várias 
transformações ocorridas ao longo da 
história – como o fim da escravidão, o 
desenvolvimento das ideias democráticas, o 
progresso das ciências, a ampliação do 
acesso às instituições escolares e a 
diversificação das possibilidades de 
comunicação entre as pessoas humanos – 
não foram suficientes para alterar a 
configuração daqueles dualismos originais (p. 
280-281). 

 Tais dualismos são incompatíveis com 
o modo de vida democrático, no qual deve 
prevalecer o “intercâmbio, a cooperação livre 
e a participação conjunta” de seus membros, 
afirma Dewey (1916/1959b, p. 93), mas não 
impedem que possamos reorientar nosso 
desenvolvimento social. Como destaca 
Teixeira (1970, p. 5), o filósofo concebe a 
democracia como uma “escolha moral”, um 
imperativo que não pertence nem à história 



Teoria e Prática da Educação           e-ISSN: 2237-8707 
 

Teoria e Prática da Educação, v. 22, n.2, p. 41-55, Maio/Agosto 2019 51 

nem à natureza humana, fundamentando-se 
tão somente na crença de que deva existir. 
CUNHA (2001, p. 52-53) acrescenta que, 
segundo Dewey, para sabermos se a 
democracia é viável, teremos que nos 
empenhar para fazer dela uma realidade. 

Como se pode observar, ambos os 
pensadores recorrem à história em suas 
argumentações, como é típico em discursos 
decorosos, mas nos dois casos o passado não 
é reverenciado como indicador da 
estabilidade do mundo. A narrativa da 
origem e do desenvolvimento da sociedade 
humana, tanto em Rousseau quanto em 
Dewey, cada qual em seus próprios termos, 
tem o propósito de sugerir rupturas que 
afetem a vida social. O decorum, portanto, é 
apenas aparente, assumindo o aspecto de 
uma estratégia argumentativa a serviço de 
revelar o cenário caótico de suas respectivas 
épocas e, assim, viabilizar a introdução do 
discurso kairótico em prol de uma nova 
ordem.  

Favorecidos pelo elemento kairótico de 
seus discursos políticos, Rousseau e Dewey 
ordenam as suas proposições educacionais 
utilizando igualmente o kairós para fazer a 
crítica ao existente. O primeiro sugere 
romper a dicotomia entre formar o homem e 
formar o cidadão, e o segundo propõe 
demolir o dualismo entre a formação para o 
trabalho e a formação para o lazer e a 
contemplação. Ambas as propostas indicam 
métodos para o trabalho docente baseados 
na sensibilidade para perceber o momento 
mais oportuno para problematizar o 
conhecimento e criar condições para o 
exercício da deliberação e criatividade na 
busca por soluções.  

As pedagogias retóricas rousseauniana 
e deweyana contêm um desafio permanente 
para o professor, que deve aprender a 
reconhecer o momento oportuno para 

promover a suspensão momentânea da 
rotina, quando as regras e as atividades 
corriqueiras parecem insuficientes e 
ineficazes. Os mestres devem aprender a ser 
kairóticos para perceberem o ritmo em que 
pulsa a aula, articulando o tempo e o espaço 
de modo a construir cenários repletos de 
dúvidas e incertezas que ponham em 
suspensão os planos anteriormente traçados. 

 A impossibilidade de contar 
cegamente com itinerários didáticos rígidos e 
lineares, assumindo a oportunidade para 
modificá-los mediante a percepção de 
momentos singulares em sintonia com as 
qualidades únicas dos aprendizes, permite 
descrever a pedagogia retórica por meio da 
metáfora percurso, que opera como 
metáfora fundamental em diversas filosofias 
para esclarecer significados por analogia com 
a atividade de caminhar. Nas teorias 
educacionais, essa metáfora sugere que a 
condução do aprendizado pode ser linear e 
sem obstáculos ou sujeita às contingências 
do processo – percursos determinado e 
indeterminado, respectivamente (MAZZOTTI, 
2008; CARVALHO; SILVA; CUNHA, 2014). 

 A predominância de kairós nos 
discursos educacionais de Rousseau e de 
Dewey indica que ambos se associam 
inequivocamente à segunda modalidade. 
Como é típico na pedagogia retórica, os dois 
pensadores admitem e acolhem a 
imprevisibilidade inerente à constituição 
humana e às situações retóricas, o que 
orienta o professor a desenvolver a 
capacidade de improvisar e criar práticas que 
respondam ao inesperado, ou, quando for o 
caso, elaborar cenários em que os alunos 
sejam incentivados a pensar reflexivamente 
em busca de consensos para resolver 
problemas cuja resposta não seja óbvia e 
imediata. Quando o profissional docente 
adquire sensibilidade para lidar com as 



Teoria e Prática da Educação           e-ISSN: 2237-8707 
 

Teoria e Prática da Educação, v. 22, n.2, p. 41-55, Maio/Agosto 2019 52 

inconstâncias de seu ofício, é sinal de que 
assumiu uma visão kairótica de mundo, como 
ensina Kinneavy (2002, p. 63). 
 
A antilógica e a busca da homonoia 
 

 No início destas páginas, enunciamos 
uma questão metodológica concernente à 
possibilidade de examinar comparativamente 
teses de pensadores que não tiveram a 
oportunidade de fazer pessoalmente esse 
registro. O intuito deste trabalho foi mostrar 
que os recursos de análise derivados do 
movimento contemporâneo de revisão da 
Sofística oferecem resposta a essa questão, 
como procuramos fazer no caso particular 
dos discursos filosóficos e educacionais de 
Jean-Jacques Rousseau e de John Dewey. 

 Embora separados no tempo e 
manifestando ideias nem sempre 
coincidentes entre si, as argumentações 
desses dois pensadores expressam 
consonância com os parâmetros da tradição 
retórica descendente dos sofistas, podendo 
ser ambos associados a uma perspectiva 
educacional comum, a pedagogia retórica. 
Cada qual a seu modo, Rousseau e Dewey 
enfrentam autênticas situações retóricas e 
respondem aos conflitos e elas inerentes por 
meio de discursos condizentes com a referida 
tradição, mediante a conjugação de decorum 
e kairós na composição de reflexões críticas 
sobre os seus respectivos contextos sociais e 
políticos e na articulação de propostas 
educacionais inovadoras.  

 Essa mesma metodologia foi aplicada 
por Jalles e Cunha (2018) ao discurso 
educacional de Agostinho de Hipona (354-
430), resultando na identificação das 
situações retóricas enfrentadas pelo filósofo 
e na elucidação das estratégias 
argumentativas por ele utilizadas – decorum 
e kairós, à semelhança do que vimos em 

Rousseau e Dewey no presente trabalho. O 
exame feito pelos pesquisadores revela, no 
entanto, uma divergência fundamental entre 
as argumentações agostinianas e as que se 
associam à Sofística: em Agostinho não se 
encontra a forma discursiva denominada 
antilógica, qualificada por Kerferd (1981, p. 
147) como “o aspecto mais característico do 
pensamento de todo o período sofista”. 

 Essa forma de argumentar 
corresponde à doutrina protagoreana de que 
para cada coisa examinada há sempre dois 
logoi igualmente plausíveis, e que as coisas 
são para uma pessoa tal qual lhe parecem, o 
mesmo podendo ser dito para outra pessoa. 
Para Protágoras, portanto, nada pode ser 
julgado por intermédio de algum critério 
abstrato ou absoluto, mas somente pela 
mediação das necessidades e interesses 
individuais, o que se opõe frontalmente às 
concepções de Parmênides (530-460 a.C.) 
posteriormente consolidadas pela filosofia 
platônica, para quem o ser humano é capaz 
de apreender diretamente as qualidades dos 
objetos experienciados (SILVA, 2017, p. 124-
125) 

 Ainda que se possa identificar no 
discurso de Agostinho muitos traços 
característicos do modo sofístico de 
argumentar, a antilógica não se faz nele 
presente porque o filósofo adota uma 
“crença inquestionável: tanto em O mestre 
quanto em A instrução dos catecúmenos, não 
se questiona a existência do saber divino, 
considerado responsável pelo aprendizado e 
pela ordenação linear da história humana” 
(JALLES; CUNHA, 2018, p. 34). Esse princípio 
define de antemão o significado de todas as 
coisas que se apresentam ao debate, não 
sendo possível, portanto, levar às últimas 
instâncias o intercâmbio dialético que 
viabiliza o pensamento reflexivo que 
constitui a base do livre deliberar e agir. 



Teoria e Prática da Educação           e-ISSN: 2237-8707 
 

Teoria e Prática da Educação, v. 22, n.2, p. 41-55, Maio/Agosto 2019 53 

 Conforme procuramos mostrar no 
presente trabalho, pode-se encontrar, tanto 
em Rousseau quanto em Dewey, princípios 
assemelhados: no primeiro, a afirmação de 
que podemos organizar uma sociedade justa 
reside na tese de uma natureza humana não 
perversa, capaz de conduzir os indivíduos na 
direção de um contrato social favorável a 
todos; no segundo, a mesma afirmação é 
sustentada pela fé depositada na capacidade 
humana de buscar acordos visando ao bem 
comum. A semelhança, no entanto, é 
aparente, pois, enquanto a crença do bispo 
de Hipona paralisa a autêntica investigação, 
as crenças rousseaunianas e deweyanas 
promovem o diálogo em busca do consenso 
(homonoia). 

 Na tradição discursiva advinda dos 
sofistas, a homonoia representa a “contínua 
criação da cidade pelo lógos”, decorrendo da 
incessante atividade de persuasão voltada à 
elaboração de uma unidade de pensamento 
construída em meio a diferenças (SILVA, 
2018, p. 118). Abrindo mão de verdades 
supra-humanas definitivas e acolhendo 
enunciados provisoriamente verdadeiros, a 
Sofística rompe com a tradição aristocrática 
que sustenta uma forma de diálogo em que 
participam somente os homens cujas almas 
possuem atributos inatos para deliberar 
sobre os destinos da cidade. 

 As semelhanças entre Rousseau e 
Dewey vistas neste trabalho contribuem para 
firmar os caracteres da tradição discursiva 
retórica e delinear com clareza a proposta 
pedagógica descendente dos sofistas, em 
oposição a muitos dos discursos que hoje se 
apresentam. O caráter antilógico de suas 
argumentações enfatiza a necessidade da 
participação de todos na investigação 
contínua em busca da homonoia definida 
pela Sofística, em especial quando inúmeras 
concepções de caráter aristocrático 

apresentam-se na disputa pelo controle da 
vida social e, em particular, pelo 
norteamento dos valores e das práticas 
educacionais. 
 
Referências 

BIESECKER, Bárbara. Rethinking the rhetorical 
situation from within the thematic of 
différrance. Philosophy and Rhetoric, v. 22, 
n. 2, p. 110-130, 1989.  

BITZER, Lloyd Frank. The rhetorical situation. 
Philosophy and Rhetoric, v.1, p. 1-14, 1968. 

CARVALHO, Daniele Cristine; SILVA, Tatiane; 
CUNHA, Marcus Vinicius. A metáfora 
fundamental do discurso de John Dewey. 
Educação e Cultura Contemporânea, Rio de 
Janeiro, v. 11, n. 25, p. 143-162, 2014.CRICK, 
Nathan. Democracy and rhetoric: John 
Dewey on the arts of becoming. Columbia: 
University of South Carolina, 2010. 

CRICK, Nathan. Compor a vontade de poder: 
John Dewey sobre a educação retórica para 
uma democracia radical. Educação e Cultura 
Contemporânea, Rio de Janeiro, v. 12, n. 28, 
p. 164-183, 2015a. 

CRICK, Nathan. Rhetoric and power: the 
drama of classical Greek. Columbia: 
University of South Carolina, 2015b. 

CUNHA, Marcus Vinicius. A atualidade de 
John Dewey para a educação: mais arte, não 
menos. Educação e Cultura Contemporânea, 
Rio de Janeiro, v. 12, n. 28, p. 67-83, 2015a. 

CUNHA, Marcus Vinicius. Experiência e afeto 
em Dewey: uma conexão orgânica. Educação 
em foco, Juiz de Fora, v. 20, n. 2, p. 251-266, 
jul./out., 2015b. 

CUNHA, Marcus Vinicius; SBRANA, Roberta 
Aline. A presença de Jean-Jacques Rousseau 
no discurso educacional de John Dewey. 



Teoria e Prática da Educação           e-ISSN: 2237-8707 
 

Teoria e Prática da Educação, v. 22, n.2, p. 41-55, Maio/Agosto 2019 54 

Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 25, n. 1, 
p. 82-98, jan./abr. 2018. 

DEWEY, John. Como pensamos: como se 
relaciona o pensamento reflexivo com o 
processo educativo – uma reexposição. 3. ed. 
Tradução Haydée de Camargo Campos. São 
Paulo: Nacional, 1910/1959a. 

DEWEY, John. Democracia e educação: 
introdução à filosofia da educação. Tradução 
Godofredo Rangel e Anísio Teixeira. 3. ed. 
São Paulo: Nacional, 1916/1959b. 

DEWEY, John. Liberdade e cultura. In: 
DEWEY, John. Liberalismo, liberdade e 
cultura. Tradução Anísio Teixeira. São Paulo: 
Nacional, Edusp, 1939/1970. p. 97-241. 

DEWEY, John. Experiência e educação. 
Tradução Anísio Teixeira. São Paulo: 
Nacional, 1971. 

DEWEY, John. Human nature and conduct: 
an introduction to social psychology. New 
York: Prometheus Books, 1922/2002. 

GARRISON, Jim. Dewey and Eros: wisdom 
and desire in the art of teaching. Charlotte: 
IAP, 2010. 

HANSEN, João Adolfo. Instituição retórica, 
técnica retórica, discurso. Matraga, v. 20, n. 
33, p. 11-46, 2013. 

JALLES, Aglaia Ruffino; CUNHA, Marcus 
Vinicius. A sofística no discurso educacional 
de Agostinho de Hipona. Cadernos CIMEAC, 
Uberaba, v. 8, n. 2, p. 18-37, 2018. 

KERFERD, George Briscoe. The sophistic 
movement. Cambridge: Cambridge 
University, 1981. 

KINNEAVY, James L. Kairos in classical and 
modern rhetorical theory. In: SIPIORA, Phillip; 
BAUMLIN, James S. (Orgs.). Rhetoric and 
kairos: essays in history, theory, and práxis. 

Albany: University of New York State, 2002, 
p. 58-76.  

MARROU, Henri-Irénée. História da 
educação na antiguidade. São Paulo: EPU, 
1990. 

MAZZOTTI, Tarso Bonilha. Doutrinas 
pedagógicas, máquinas produtoras de 
litígios. Marília: Poïesis, 2008.  

POULAKOS, John. Toward a sophistic 
definition of rhetoric. Philosophy & Rhetoric, 
v. 16, n. 1, p. 35-48, 1983. 

PRADO Jr., Bento. A retórica de Rousseau. 
Tradução Cristina Prado. São Paulo: Cosac 
Naify, 2008.  

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discurso sobre as 
ciências e as artes. Tradução Maria 
Ermantina Galvão. São Paulo: Martins Fontes, 
1750/2002a. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discurso sobre a 
origem e os fundamentos da desigualdade 
entre os homens. Tradução Maria Ermantina 
Galvão. São Paulo: Martins Fontes, 
1755/2002b. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. O contrato social. 
Tradução Antônio de Pádua Danesi. São 
Paulo: Martins Fontes, 1762/2003. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emílio ou Da 
educação. Tradução Roberto Leal Ferreira. 
São Paulo: Martins Fontes, 1762/2004. 

SCHIAPPA, Edward. Sophistic rhetoric: oasis 
or mirage? Rhetoric Review, v. 10, n. 1, p. 5-
18, 1991. 

SILVA, Tatiane. Análise retórica da influência 
sofista no discurso filosófico e educacional 
de John Dewey. Tese. Faculdade de Ciências 
e Letras de Araraquara da Universidade 
Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho” – 
Programa de Pós-Graduação em Educação 
Escolar, 2017. 



Teoria e Prática da Educação           e-ISSN: 2237-8707 
 

Teoria e Prática da Educação, v. 22, n.2, p. 41-55, Maio/Agosto 2019 55 

SILVA, Tatiane. Dewey e os sofistas: a tirania 
do lógos e as bases para uma educação 
retórica. Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 
25, n. 1, p. 114-139, jan./abr. 2018. 

SILVA, Tatiane; CUNHA, Marcus Vinicius. 
Teoria e prática na formação clássica: o 
debate sofista. Revista Família, Ciclos de 
Vida e Saúde no Contexto Social, Uberaba, v. 
3, n. 2, p. 69-77, 2015. 

STAROBINSKI, Jean. Jean-Jacques Rousseau: 
a transparência e o obstáculo. Tradução de 
Maria Lúcia Machado. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2011. 

TEIXEIRA, Anísio. Prefácio. In: DEWEY, John. 
Liberalismo, liberdade e cultura. Tradução 
Anísio Teixeira. São Paulo: Nacional, Edusp, 
1970. 

VALDEMARIN, Vera Teresa. Educação e 
política ou sobre a possibilidade de efetivar 
princípios. In: VAIDERGORN, José. (Org.). O 
direito a ter direitos. Campinas: Autores 
Associados, 2000. 

VATZ, Richard Eugene. The myth of the 
rhetorical situation. Philosophy and Rhetoric, 
v. 6, n. 3, p. 154-161, 1973.  

 
 

Recebido em 11 de janeiro de 2019 
Aprovado em 20 de março de 2019 

 


