
R E V I S T A  B R A S I L E I R A  D E  H I S T Ó R I A  D A  E D U C A Ç Ã O  ( v .  2 5 ,  2 0 2 5 )  
A R T I G O  O R I G I N A L  

https://doi.org/10.4025/rbhe.v25.2025.e385 
e-ISSN: 2238-0094 

HISTÓRIA DA EDUCAÇÃO INDÍGENA NO CEARÁ A PARTIR DA 
TRAJETÓRIA DE RAIMUNDINHA TREMEMBÉ 

History of Indigenous Education in Ceará Based on the Life of Raimundinha Tremembé 

Historia de la educación indígena en Ceará a partir de la trayectoria de Raimundinha Tremembé 

ARLIENE STEPHANIE MENEZES PEREIRA PINTO1*, LIA MACHADO FIUZA FIALHO2 
1Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Ceará, Fortaleza, CE, Brasil. 2Universidade Estadual 
do Ceará, Fortaleza, CE, Brasil. *Autora correspondente. E-mail: stephanie.menezes@ifce.edu.br. 

 
Resumo: A educação escolar foi imposta aos povos originários desde os primórdios da colonização, tendo por objetivo a 
dominação e assimilação. Somente na década de 1970, surge, com a intervenção do Movimento Indígena e com a promulgação 
da Constituição Federal de 1988, a Educação Indígena Diferenciada, que reconhece os modos de vida tradicionais desses povos. 
Desse modo, remete-se à História da Educação Indígena Diferenciada no estado do Ceará, situando no campo da História da 
Educação a história de vida da protagonista dessa modalidade, Raimunda Marques do Nascimento, conhecida como 
Raimundinha, da etnia Tremembé, que fundou em 1991 a primeira Escola Indígena Diferenciada. Objetiva-se, portanto, biografar 
a professora indígena Raimunda Marques do Nascimento, dando ênfase à sua atuação educativa, na interface com o contexto 
social, cultural e político da Educação Indígena do Ceará na década de 1990. Como metodologia, foi adotada a História Oral 
Híbrida, amparando-se em fontes teóricas entrecruzadas com narrativas orais de indígenas e não indígenas, complementadas 
com fontes documentais. Destarte, pôde-se constatar que Raimundinha teceu uma prática inovadora que foi motivada pelas 
experiências negativas vivenciadas por ela e por seu povo em escolas não indígenas, fundando a primeira Escola Indígena 
Diferenciada do estado. A partir do protagonismo da educadora, a luta pela Educação Indígena Diferenciada foi ampliando-se 
com o reconhecimento e implementação oficial dessa modalidade de educação e a criação de outras escolas diferenciadas para 
os povos indígenas. 

Palavras-chave: Educação Indígena Diferenciada; História da Educação; biografia; educadoras cearenses. 

Abstract: School education was imposed on Indigenous peoples from the early days of colonization, with the aim of domination 
and assimilation. It was only from the 1970s onward, through the actions of the Indigenous Movement and the promulgation of 
Brazil’s 1988 Federal Constitution, that Differentiated Indigenous Education emerged, recognizing the traditional ways of life of 
these peoples. This study examines the history of Differentiated Indigenous Education in the state of Ceará, situating the life 
story of its main protagonist, Raimunda Marques do Nascimento, known as Raimundinha, of the Tremembé ethnic group, founder 
of the first Differentiated Indigenous School in 1991, within the field of the History of Education. The objective is to write a 
biography of the Indigenous teacher Raimunda Marques do Nascimento, emphasizing her educational work within the social, 
cultural, and political context of Indigenous Education in Ceará during the 1990s. The methodology adopted was Hybrid Oral 
History, based on theoretical sources articulated with oral narratives from Indigenous and non-Indigenous individuals, 
complemented by documentary sources. The findings reveal that Raimundinha developed an innovative educational practice 
motivated by the negative experiences she and her people faced in non-Indigenous schools, which led to the establishment of 
the first Differentiated Indigenous School in the state. Through her leadership, the struggle for Differentiated Indigenous 
Education expanded, resulting in its official recognition and implementation, as well as the creation of other differentiated 
schools for Indigenous people. 
Keywords: Differentiated Indigenous Education; History of Education; biography; women educators from Ceará. 

Resumen: La educación escolar fue impuesta a los pueblos indígenas desde los inicios de la colonización, con fines de 
dominación y asimilación. Solo en la década de 1970 —con la intervención del Movimiento Indígena y, posteriormente, con la 
promulgación de la Constitución Federal de 1988— surgió la Educación Indígena Diferenciada, que reconoce las formas de vida 
tradicionales de estos pueblos. Este artículo revisita la historia de la Educación Indígena Diferenciada en el estado de Ceará, 
situando la trayectoria de una pionera de esta modalidad, Raimunda Marques do Nascimento (Raimundinha), del pueblo 
Tremembé, quien fundó la primera Escuela Indígena Diferenciada en 1991. El objetivo es elaborar la biografía de la profesora 
indígena Raimunda Marques do Nascimento, destacando su labor educativa en relación con el contexto social, cultural y político 
de la educación indígena en Ceará en la década de 1990. La metodología adoptada fue la Historia Oral Híbrida, basada en fuentes 
teóricas entrelazadas con narraciones orales de personas indígenas y no indígenas, complementadas con fuentes documentales. 
El estudio muestra que Raimundinha desarrolló una práctica innovadora motivada por las experiencias negativas vividas por ella 
y su pueblo en escuelas no indígenas, lo que llevó a la creación de la primera Escuela Indígena Diferenciada del estado. A partir 
de su liderazgo, la lucha por la Educación Indígena Diferenciada se amplió con el reconocimiento e implementación oficiales de 
esta modalidad y la creación de otras escuelas diferenciadas para los pueblos indígenas. 

Palabras clave: Educación Indígena Diferenciada; Historia de la Educación; biografía; educadoras cearenses.
 

https://doi.org/10.4025/rbhe.v25.2025.e385


História da educação indígena no Ceará a partir da trajetória de Raimundinha Tremembé 

p. 2 de 24 Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 

INTRODUÇÃO 

Vamos pros Cuiambá, ô ariguê é parte de uma música do Torém, o ritual sagrado 
do povo indígena Tremembé. Com essa frase, chamam-se todos para beber o mocororó 
(bebida sagrada feita do caju azedo, também chamada de “água de manin”) e praticar 
o Torém. Em analogia, iniciamos a escrita com o trecho dessa música para 
convidarmos vocês à leitura científica, aos Cuiambá! 

O histórico da Educação Escolar Indígena no Brasil é frequentemente dividido 
pelos pesquisadores que empreendem estudos neste campo em dois momentos ou 
tendências. O primeiro momento, denominado de assimilacionista, visava à 
assimilação da cultura e de valores europeus pelos povos originários. Iniciou-se, pois, 
com a invasão portuguesa, a qual submeteu os povos indígenas ao modelo escolar 
tradicional e estendeu-se até meados da década de 1970, sendo marcado por 
iniciativas de escolarização, que tinham por objetivo a dominação e a assimilação dos 
povos originários. O segundo momento, denominado de emancipatório (Bergamaschi 
& Medeiros, 2010), fortaleceu-se com a luta do Movimento Indígena e o 
estabelecimento da Constituição Federal (Brasil, 1988), que inaugurou um novo 
arquétipo educacional, propondo a valorização cultural desses povos com uma 
Educação Indígena Diferenciada, intercultural, bilíngue e específica.  

Partindo da perspectiva emancipatória, emergiu a Educação Indígena 
Diferenciada, marcada por uma cosmovisão que não apenas reconhece as 
especificidades atinentes aos modos de viver dos indígenas, mas também defende uma 
educação diferenciada dos moldes da escolarização formal dos brancos, na qual a 
cultura, os saberes e as formas de se organizar e viver dos indígenas sejam 
reconhecidos, respeitados e valorizados. Com a visão de que a educação indígena 
deveria possuir práticas pedagógicas, currículo e professores próprios, Raimunda 
Marques do Nascimento torna-se uma protagonista na militância pela Educação 
Indígena Diferenciada no Ceará. 

Situada no campo da História da Educação, elabora-se uma pesquisa científica 
para a qual o objeto de estudo é a história de vida da indígena Raimunda Marques do 
Nascimento, da etnia Tremembé, também conhecida como Raimundinha, ou 
Raimundinha Tremembé, educadora cuja trajetória de vida foi marcada pelo 
protagonismo da Educação Indígena Diferenciada no Ceará. Sua biografia permite 
uma maior compreensão das práticas educativas e das representações tecidas por uma 
das lideranças indígenas de maior evidência entre sua etnia. Ademais, é a partir de um 
estudo biográfico que se proporciona reconstituir o contexto social de determinado 
período, baseado na Nova História Cultural, que ampliou a compreensão de fontes e 
sujeitos históricos (Burke, 1992). 

Nessa conjuntura, elencou-se a seguinte questão problematizadora: quais as 
contribuições da atuação de Raimunda Marques do Nascimento para o cenário 



Pinto, A. S. M. P., & Fialho, L. M. F. 

Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 p. 3 de 24 

educativo do estado do Ceará? Objetiva-se, desse modo, biografar a professora 
indígena Raimunda Marques do Nascimento, dando ênfase à sua atuação educativa, 
em interface com o contexto social, cultural e político da Educação Indígena do Ceará 
no período da década de 1990. A delimitação temporal elegida justifica-se por 
englobar os anos das primeiras iniciativas em prol da Educação Indígena Diferenciada 
pelo povo Tremembé, especialmente, desenvolvidas pela biografada.  

O desafio investigativo de biografar uma mulher educadora é relevante porque 
pode revelar não somente suas particularidades de mulher, indígena e professora, mas 
a conjuntura ainda pouco explorada acerca da Educação Indígena Diferenciada, em 
especial no estado do Ceará, ao problematizar os paradoxos a partir do percurso social 
e educativo que Raimunda Tremembé frequentava e discutir as nuances e as 
singularidades que permearam esse processo.  

Justificamos este intento investigativo também pela invisibilização e 
obscurecimento quanto à presença indígena no estado do Ceará, especialmente no 
tocante às atividades indígenas femininas. As narrativas sobre mulheres indígenas, 
muitas vezes silenciadas, ou pouco referenciadas nos registros históricos, permitem 
ainda ir na contramão da invisibilidade na qual foram colocadas desde a colonização 
do Brasil. Afinal, a história de nosso país reflete até hoje a ausência dessas 
personagens femininas e o que se pode afirmar é que pouco se sabe ou se registrou 
sobre a significativa participação feminina indígena protagonizando as lutas sociais e 
políticas desse país. 

Esta explanação inicial apresenta a biografada, doravante apenas Raimunda 
Tremembé, sua importância para a História da Educação Indígena no estado do Ceará, 
a problemática e o objetivo da pesquisa. Em seguida, na seção “Tessituras 
metodológicas de uma biografia”, explicitamos a fundamentação teórica e 
metodológica do estudo, abordando a Nova História Cultural, a biografia, a 
metodologia da História Oral e as demais fontes utilizadas para o entrecruzamento 
analítico. Na sequência, em “Por isso é que eu sou índia Tremembé”, enveredamos 
pelo nascimento da biografada, a constituição do seu berço familiar, o seu primeiro 
contato com a escolarização até a sua ida para a cidade de Fortaleza. Na seção 
seguinte, “Alegria do Mar: a escola Tremembé nasce da luta e reforça a luta”, 
depreendemos a escrita a partir do retorno da biografada para Almofala, enfatizando 
o início da docência de Raimundinha Tremembé na Escola Alegria do Mar, com seu 
protagonismo em prol da Educação Indígena Diferenciada e suas práticas educativas. 
Por fim, nas “Considerações (não) finais”, retomamos a problemática e o objetivo do 
estudo proposto, refletimos sobre as principais ideias discutidas e apontamos 
limitações e sugestões para o despontar de novas pesquisas. 

  



História da educação indígena no Ceará a partir da trajetória de Raimundinha Tremembé 

p. 4 de 24 Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 

TESSITURAS METODOLÓGICAS DE UMA BIOGRAFIA 

A tessitura é o ato de reunir os fios e entrelaçá-los em um tear. Assim, podemos 
compreender o desenvolvimento da metodologia elencada nesta pesquisa, a qual se 
propõe a produzir uma biografia a partir do entrelaçamento das fontes históricas orais 
e documentais.  

O estudo situado na História da Educação ampara-se na perspectiva da Nova 
História Cultural (Burke, 1997), pois esta considera outras fontes, além dos 
documentos oficiais, e não intenta enaltecer heróis ou registrar grandes 
acontecimentos. Em contraponto com a história tradicional, a qual se bastava de 
fontes escritas oficiais, sem a necessidade de interrogar documentos ou interpretá-los 
e entrecruzá-los com outras fontes, como as orais, a pesquisa dá a ver os vestígios 
invisibilizados historicamente, tomando as oralidades indígenas como epicentro da 
investigação.  

 Considerando que esta pesquisa se propõe a desenvolver a biografia da 
educadora indígena Raimundinha Tremembé, faz-se necessário compreender o que se 
entende pelo gênero biográfico, bem como a importância dos estudos sobre histórias 
de vida de educadoras. As biografias hermenêuticas, segundo Dosse (2009), ao 
contrário de histórias de vidas heroicas e obsequiosas, buscam dar a ver o sujeito com 
suas características inserido em um contexto real. Nessa direção, buscamos retratar a 
biografada com suas alegrias, acertos, imperfeições, problemas e conflitos, 
vivenciados no contexto histórico em que estava inserido, na interface com o seu 
coletivo (Sousa & Fialho, 2023). Todavia, sem perder de vista a mulher professora e 
suas contribuições para o cenário educacional cearense, em especial no tocante à 
emergência da Educação Indígena Diferencia, onde Raimundinha Tremembé foi 
protagonista. A metodologia para a realização da pesquisa biográfica será orientada 
pela História Oral, pois esta valoriza as memórias e narrativas dos sujeitos históricos 
e possibilita o diálogo com outras fontes documentais, imagéticas, legais – leis, 
pareceres e decretos –, livros, artigos científicos, entre outros (Pinsky, 2006). No 
entanto, a escolha pela História Oral não deve urgir pela inexistência de fontes 
documentais, pois ela permite que se tenham comparações entrecruzadas entre as 
falas dos indivíduos e outras fontes, considerando as lembranças e os esquecimentos 
próprios da memória. 

Assim, como instrumento para a coleta de dados, foi adotada a entrevista livre 
em História Oral (Meihy & Holanda, 2017), em que não se utilizou de um roteiro de 
perguntas pré-prontas, permitindo que os entrevistados narrassem a história de vida 
de Raimundinha Tremembé de acordo com a relevância que estes atribuíam às 
recordações. Para essa metodologia, necessitamos considerar aspectos subjetivos, 
como os silêncios, os esquecimentos, a gesticulação, o semblante dos entrevistados e 
tudo o que pode enriquecer a narrativa, sendo aspectos importantes nas análises.  



Pinto, A. S. M. P., & Fialho, L. M. F. 

Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 p. 5 de 24 

Para isso, foram realizadas visitas à Aldeia de Almofala, no município de 
Itarema, Ceará (CE), nos primeiros meses de 2021, para a apreensão das entrevistas. 
Foram entrevistados: os filhos de Raimundinha Tremembé, Janiel Marques do 
Nascimento e Maria Samires do Nascimento Sousa; sua tia Maria de Jesus Sobrinho 
(Dijé), pela convivência na infância; Maria Gilsa do Nascimento, sua aluna na Escola 
Alegria Mar; e José Getúlio dos Santos, atual diretor e professor da Escola Indígena 
Tremembé Maria Venância. 

A partir das conversas prévias com os próprios Tremembé, eles foram indicando 
sujeitos não indígenas que poderiam tecer relatos acerca da atuação de Raimundinha 
Tremembé. Entre os não indígenas, foram entrevistados: José Mendes Fonteles Filho 
(conhecido como Babi Fonteles), professor da Universidade Federal do Ceará (UFC), 
pesquisador da Educação Indígena Tremembé que atuou como coordenador e 
articulador do Magistério Indígena Tremembé Superior; Edileusa Santiago do 
Nascimento, pesquisadora entre a etnia, amiga pessoal e professora da biografada no 
Magistério Indígena Tremembé (MIT); e Gerson Augusto de Oliveira Júnior, professor 
da Universidade Estadual do Ceará (Uece), primeiro professor do MIT em nível médio 
e pesquisador entre a etnia. 

Todas as entrevistas foram gravadas digitalmente, transcritas na íntegra, 
validadas e analisadas para possibilitar biografar a professora indígena Raimundinha 
Tremembé, dando ênfase à sua atuação educativa. 

Aos participantes entrevistados, foram explicados os procedimentos éticos, o 
objetivo da pesquisa, como se daria a coleta de dados, a não preservação de anonimato, 
a divulgação dos resultados, os riscos e os benefícios a partir da leitura do Termo de 
Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE), posteriormente assinado pelos 
colaboradores. 

POR ISSO É QUE EU SOU ÍNDIA TREMEMBÉ1 

Raimundinha Tremembé é a filha primogênita de Francisco Marques do 
Nascimento (cacique João Venâncio) e de Lúcia Ferreira do Nascimento. Nasceu em 
um domingo, no dia 13 de junho de 1971, no município de Acaraú, de parto normal 
(Maria de Jesus Sobrinho, comunicação pessoal, 31 de janeiro de 2021). O berço 
familiar de Raimunda Tremembé ainda é constituído por oito irmãos, sendo sete filhos 
do mesmo pai e mãe e um filho do relacionamento de seu pai com Claudevanda dos 
Santos. 

 
1  Esta frase é mencionada em uma fala de Raimunda Marques em “A tradição por trás da criação - Cartilha 

do povo Tremembé”. Depoimento de Raimundinha em junho de 1997 (Nascimento, 1997).  



História da educação indígena no Ceará a partir da trajetória de Raimundinha Tremembé 

p. 6 de 24 Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 

Acerca da infância de Raimundinha, aos 2 anos de idade, ela foi morar na casa 
da avó paterna, Maria Venância, e com sua tia paterna, Maria de Jesus Sobrinho, 
conhecida como Dijé, sendo criada por elas. Assim, na casa só havia três mulheres, 
pois Dijé e Maria Venância não tinham marido. Dijé ainda explicita que a criação de 
Raimundinha Tremembé por ela e pela avó deu-se porque João Venâncio e Lúcia 
Ferreira eram muito jovens e Lúcia engravidou novamente. “[...] Quando quisemos 
entregar a menina de volta, que a mãe reivindicou o direito dela como mãe, a menina 
não quis mais aceitar a mãe verdadeira, então ela ficou com a avó paterna” (Maria de 
Jesus Sobrinho, comunicação pessoal, 30 de janeiro de 2021). 

Dijé conta ainda que Raimundinha Tremembé começou a estudar entre 9 e 10 
anos (meados dos anos 1981 e 1982) na Escola Municipal de Ensino Fundamental 
Maria Clarice de Andrade, localizada em Almofala, no município de Acaraú-CE2. 
Almofala, naquele período, só possuía duas escolas: Maria Clarice de Andrade e Escola 
da Colônia dos Pescadores, que só funcionavam até a 4ª série do Ensino Primário 
(atualmente equivalente ao 5º ano do Ensino Fundamental). Sobre isso, faz-se 
necessário destacar que, no início da década de 1980, vigorava a Lei de Diretrizes e 
Bases da Educação Nacional (LDBEN) de 1971, na qual o Ensino de 1º Grau era assim 
definido: “[...] entende-se por ensino primário a educação correspondente ao ensino 
de primeiro grau e por ensino médio, o de segundo grau. O ensino de 1º grau terá a 
duração de oito anos letivos [...]” (Brasil, 1971). Os oito anos letivos compreendiam as 
séries da 1ª à 8ª; para o ingresso no ensino de 1º Grau, o aluno deveria ter a idade 
mínima de 7 anos. 

Raimundinha Tremembé, filha de pais não escolarizados, foi a primeira da 
família a ingressar em uma escola. Acerca de sua educação escolar, ela narra algumas 
memórias de estudante e menciona a utilização da “Carta de ABC” ou cartilhas de 
alfabetização, as quais eram um recurso didático-pedagógico muito utilizado no 
período entre as décadas 1970 e 1980, as quais tinham por objetivo fazer com que os 
alunos identificassem sinais gráficos – letras, sílabas e palavras (Fonteles Filho, 2003). 

Nossa biografada não estudou durante muito tempo na Escola Municipal de 
Ensino Fundamental Maria Clarice de Andrade devido à forma como foi tratada, 
permanecendo apenas pouco mais de um ano. Maria de Jesus Sobrinho (comunicação 
pessoal, 30 de janeiro de 2021) rememora que as pessoas riam de Raimundinha 
Tremembé porque ela era indígena e os alunos perguntavam se ela comia calango3. É 
possível perceber como os indígenas eram tratados nas instituições de educação 
formal, com estigmatização, preconceito, de forma depreciativa e desqualificação ou 
sem o devido reconhecimento e valorização de suas identidades. Raimundinha 

 
2  Aqui se faz relevante explicitar que, na época do nascimento de Raimunda, Almofala ainda não fazia parte 

do município de Itarema, pois Itarema era distrito de Tanque do meio e pertencente ao município de 
Acaraú. Itarema só foi desmembrado de Acaraú e elevado à categoria de município no ano de 1985, em 
um processo de emancipação política (Fundo Municipal de Previdência social de Itarema, n.d.). 

3  Referência à espécie de lagarto. 



Pinto, A. S. M. P., & Fialho, L. M. F. 

Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 p. 7 de 24 

Tremembé passou, então, a estudar posteriormente na casa de uma senhora chamada 
Maria Alice dos Santos Carneiro, já que não havia se adaptado à escola.  

Maria de Jesus Sobrinho (comunicação pessoal, 30 de janeiro de 2021) 
rememora que uma característica muito marcante em Raimundinha Tremembé desde 
a sua infância era o fato de ela ser “peituda”, ou seja, ser destemida e não aceitar 
calada receber ofensas. Isso pode ser observado no fato de a biografada não aceitar a 
forma como era tratada na escola e decidir não voltar a frequentá-la. Sobre isso, pode-
se mencionar que, nesse período, ainda não havia uma legislação com uma imposição 
legal que exigisse que os pais ou responsáveis fossem obrigados a levar as crianças 
para a escola, fato que permitiu com que a vontade de Raimundinha Tremembé fosse 
atendida. Maria de Jesus Sobrinho (30 de janeiro de 2021) acrescenta que ela foi criada 
com toda a liberdade, porque gostavam tanto dela, que achavam que essa era a melhor 
forma de educá-la. Inclusive, ainda na adolescência, Raimundinha Tremembé 
começou um namoro com uma pessoa que não era estimada por sua família, mas ela 
não cedeu à pressão para acabar o namoro e foi embora para Fortaleza, capital do 
estado do Ceará. 

Nascimento (2009) descreve que, quando o pai de Raimundinha Tremembé 
ainda morava na capital, a filha também migrou para trabalhar como doméstica no 
bairro Cidade 2000 e lá estudou até a 4ª série do Ensino Primário. Nos relatos de Dijé, 
que não citam datas, ela foi morar por duas vezes em Fortaleza. A primeira vez foi 
porque arrumaram um emprego para ela na casa de Ondina (Dona Dina). Já na 
segunda, Gerson Augusto de Oliveira Júnior (Oliveira Júnior, comunicação pessoal, 24 
de fevereiro de 2021) explica que Raimundinha Tremembé foi morar com a professora 
Maria Bruhilda Telles de Souza, professora da UFC e pesquisadora entre a etnia. Nesse 
período, após a jornada de trabalho, Raimundinha Tremembé estudava à noite na 
Escola de Primeiro Grau Lídia Bezerra, onde concluiu a 4ª série do Ensino Primário 
(Fonteles Filho, 2003). 

José Mendes Fonteles Filho (comunicação pessoal, 28 de janeiro de 2021) 
informou que trabalhar como empregada doméstica foi a realidade de muitas meninas 
e mulheres Tremembé. Essa conjuntura acerca da ida para a capital dava-se pelas 
difíceis condições econômicas em que viviam. Da mesma forma, muitas outras 
meninas e adolescentes de sua aldeia foram trabalhar em Fortaleza como domésticas, 
babás, ou ainda para morar com outras pessoas de situação econômica mais favorável. 
Como menciona Gondim (2016, p. 32): “Ela, como muitas outras jovens, 
principalmente da sua geração, foi trabalhar como doméstica na capital do estado, 
pois em Almofala os empregos são raros”. 

Em 1988, na segunda ida a Fortaleza, Raimundinha Tremembé engravidou e 
ficou em Fortaleza por um curto período. Maria de Jesus Sobrinho (30 de janeiro de 
2021) menciona que foi atender uma ligação em que ela chorava bastante e dizia que 
queria ir embora, perguntando se ela e a avó ainda a queriam de volta, pois já tinha 



História da educação indígena no Ceará a partir da trajetória de Raimundinha Tremembé 

p. 8 de 24 Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 

tentado “fazer besteira”, que estava grávida, que o “homem não lhe queria” e ainda 
que as pessoas a maltratavam. 

Nesse ínterim, durante a década de 1980, os Tremembé estavam no processo de 
luta pela educação indígena, realizando reuniões para discutir esse processo. Até 
tiveram algumas experiências escolares anteriores com a professora Conceição Moura 
da Aldeia Varjota, mas sem ainda a constituição da identidade de uma Educação 
Indígena Diferenciada (Cabral, 2014). 

Nascimento (2009) explica que, quando Raimundinha Tremembé retornou 
definitivamente para a Aldeia de Almofala, após sete anos, ela disse que não queria 
passar a vida inteira trabalhando na cozinha dos brancos, que queria era realizar o 
sonho de ensinar na sua aldeia, a qual, com a ajuda da comunidade, conseguiu realizar 
seu desejo. Gondim (2010, p. 43) explicita que: 

Sobretudo após a reorganização política dos índios, a convivência 
entre índios e não índios nas escolas convencionais tornou-se ainda 
mais problemática. Segundo os depoimentos, as crianças não índios 
e, mesmo, pelas professoras e funcionários destas escolas, muitas 
vezes envolvidos em conflitos de posse de terras. Assim a 
necessidade de uma escola indígena diferenciada, conforme 
constava na constituição de 1988, tomava extrema urgência 
naquele momento. 

Foi a partir das vivências negativas anteriores de discriminação nas casas dos 
brancos e nas escolas convencionais que nossa biografada ressignificou seu retorno 
para a aldeia, iniciando o protagonismo na Educação Indígena no Ceará na década de 
1990. Inclusive, importa destacar que Raimundinha Tremembé é descrita, nos relatos 
de Maria Aurineide Pequeno dos Santos, como a filha de João Venâncio em quem ele 
depositava a maior confiança. De tal modo, João Venâncio, após a volta dela para 
Almofala, estava ensinando-a a ser cacica (Fernandes, 2020).  

ALEGRIA DO MAR: A ESCOLA TREMEMBÉ NASCE DA LUTA E REFORÇA A LUTA 

A afirmação considerada por Fonteles Filho (2017) como a máxima dita pela 
educadora indígena Raimundinha Tremembé corrobora a luta pelo reconhecimento 
da identidade indígena dos Tremembé, entrelaçada com a luta pela terra, a qual é 
afirmada por intermédio da educação.  

Desde a década de 1980, os Tremembé estavam em plena discussão sobre o 
reconhecimento de suas identidades e, por consequência, da terra onde habitam. Essa 
década também foi um marco para a luta dos povos indígenas com a promulgação da 



Pinto, A. S. M. P., & Fialho, L. M. F. 

Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 p. 9 de 24 

Constituição de 1988, que garantiu os direitos constitucionais, que se encontram 
definidos no título VIII, “Da Ordem Social”, o qual é subdividido em oito capítulos, 
em que se destaca o Capítulo VIII, “Dos Índios”, com os artigos 231 e 232. Ademais, 
foi elencado na Constituição o direito à diferença nos processos educacionais dos 
povos indígenas, descrito no Capítulo III, “Da educação, da cultura e do desporto”, na 
Seção I, “Da Educação”, em que é mencionado no artigo 210: “§ 2º O ensino 
fundamental regular será ministrado em língua portuguesa, assegurada às 
comunidades indígenas também a utilização de suas línguas maternas e processos 
próprios de aprendizagem” (Brasil, 1988). É significativo denotar aqui que os 
Tremembé estiveram em Brasília para participar da construção da Constituição de 
1988 (Leite, 2020), de modo que essa garantia foi um processo permeado por jogos de 
forças e relações de poder, disputas nada fáceis para os indígenas.  

Quando Fonteles Filho (2017) narra como a máxima dita pela educadora 
indígena Raimunda Marques retornou de Fortaleza, os Tremembé já discutiam sobre 
os problemas enfrentados com a educação escolar de seu povo e as suas 
especificidades. Cabral (2014) menciona que a escola surgiu pela necessidade que os 
Tremembé enfrentavam, destacando o relato da liderança Diana, da Aldeia da Varjota, 
sobre o início da luta pela Escola Indígena Diferenciada, bem como da atuação da 
missionária indigenista Maria Amélia Leite, importante figura na organização dos 
Tremembé a partir de 1986. 

Maria Amélia citou que havia muito tempo os Tremembé clamavam por uma 
escola que fosse diferente e que ela insistia para que eles criassem essa escola. A 
missionária foi ainda uma grande motivadora das lideranças dos Tremembé e de 
outros povos indígenas do Ceará na busca por condições que pudessem contribuir para 
a Educação Indígena Diferenciada (Leite, 2020).  

As discriminações que Raimundinha Tremembé sofreu quando criança e que a 
fizeram abandonar a escola não foram fatos isolados na sua história de vida pessoal. 
Nas reuniões relatadas por Cabral (2014), eram mencionados por vários Tremembé a 
discriminação e os maus-tratos que as crianças e os jovens indígenas sofriam nas 
escolas convencionais. Maria Amélia diz que, em 1986, quando conheceu os 
Tremembé, ouviu “[...] as histórias sem fim da discriminação com as crianças nas 
escolas” (Leite, 2020, p. 39) e que, na época, Vicente Viana, antigo cacique, havia 
contado para a missionária sobre o sonho que os Tremembé tinham de ter uma escola 
em que suas crianças não fossem discriminadas e maltratadas. O cacique Vicente 
Viana relata que eles não queriam muita coisa, só queriam que as suas crianças 
aprendessem a ler e a contar histórias para que não acontecesse o mesmo que havia 
ocorrido com os mais velhos, que, por não saberem ler nem contar, eram enganados 
(Leite, 2020). Nessa época, a evasão escolar dos Tremembé era tão grande, que, de 
acordo com Fernandes (2020), podia-se contar nos dedos as pessoas que eram 
alfabetizadas. 



História da educação indígena no Ceará a partir da trajetória de Raimundinha Tremembé 

p. 10 de 24 Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 

Os Tremembé então começaram a organizar-se, ocasião em que, a partir de 
várias reuniões, surgiu o consenso de chamar duas jovens indígenas Tremembé que 
sabiam ler e escrever para serem as primeiras professoras: Raimundinha Tremembé e 
Raimunda Ferreira dos Santos (Silva, 2010). Raimundinha Tremembé começou a 
ensinar na escola como voluntária, e deram o nome para a escola de “Alegria do Mar” 
em meados de janeiro de 1991 (Fonteles Filho, 2003). Sobrinho mencionou que, 
enquanto faziam artesanato, começaram a conversar sobre a possibilidade de ter uma 
escola própria, e Raimundinha Tremembé disse: 

[...] ‘se tivesse mais uma parceira, eu teria coragem’. Fomos 
inventando a ideia na nossa cabeça. Nós fazíamos uma casa, 
arrumávamos umas madeiras, os homens montavam uma casa, nós 
tapávamos, nós virávamos a palha e botávamos os alunos. E a mãe 
que fosse botar aquele aluno pagava dois cruzeiros [...]. E aí 
conversamos com João Venâncio, que é o pai dela, e com outros 
homens e arrumamos, e fizemos, e ela foi uma das participantes 
que, quando formamos esse galpão, essa casa para esses alunos 
estudarem, menina, essa Raimunda fez a festa, gostou demais, 
chorou, achou lindo demais... Era só um galpão... (Maria de Jesus 
Sobrinho, comunicação pessoal, 30 de janeiro de 2021). 

Inclusive, importa destacar que foi Raimundinha Tremembé quem nomeou a 
escola. Acerca do nome dado à escola, Gerson Júnior contou que ela:  

[...] teve como uma referência, uma marca, eu creio que eu posso 
falar dela, a alegria, a alegria que veio do mar, por isso o nome da 
escola, talvez seja por isso, Alegria do Mar, porque não se pode falar 
da escola indígena em Almofala sem falar da alegria, da seriedade e 
do compromisso da Raimunda. Não se pode deixar de falar da 
trajetória dela (Oliveira Júnior, comunicação pessoal, 24 de 
fevereiro de 2021). 

Segundo Fonteles Filho (2003), esta foi a primeira experiência de Escola 
Indígena Diferenciada do Ceará, sendo Raimundinha Tremembé a protagonista desse 
tipo de educação. 

Acerca da construção da escola, Maria Aurineide mencionou em um relato, 
descrito por Fernandes (2020, p. 185-186), que:  

Uma manhã, Aurineide temperava a farinha na sua cozinha, quando 
ouviu um reboliço lá fora. Era a voz de Raimundinha, que falava a 
um grupo de rapazes, dando ordens sobre alguma coisa. Num canto 
do terreiro, um monte fora feito com palhas de carnaúba. Gritou de 



Pinto, A. S. M. P., & Fialho, L. M. F. 

Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 p. 11 de 24 

sua porta: - Iu, cunhada, vai botar casa, é? Raimundinha estava 
grávida de seu primeiro filho. - Não é minha casa, não, mulher. É a 
escola. Consegui essas palhas e uns pedaços de pau. Os meninos 
estão ajudando. Vamos botar uma escola para as crianças. 

Vemos que o relato de Maria Aurineide se coaduna com o relato anterior de 
Sobrinho sobre o protagonismo de Raimundinha Tremembé. A estrutura da escola era 
um galpão de palha com chão de areia, sendo as mesas e cadeiras feitas com tronco de 
coqueiro. Nascimento e Jacinto (2014, p. 13) relatam que, “Nesta escola, os alunos se 
sentiam muito felizes, porque nela não tinha discriminação”. 

Faz-se crucial destacar que, ainda em 1991, durante o governo de Fernando 
Collor, a Educação Escolar Indígena saiu da competência da Fundação Nacional do 
Índio (Funai) e passou a ser de competência do Ministério da Educação (MEC), “[...] 
tendo as Secretarias de Educação dos estados e municípios a incumbência de sua 
aplicação, em consonância com a Secretaria Nacional de Educação do MEC” (Paula & 
Mendonça, 2001, p. 181), fruto do Decreto nº 26/1991, que dispunha sobre a Educação 
Indígena no Brasil (Brasil, 1991). 

Nesse mesmo ano, foi publicada ainda a Portaria Interministerial do Ministério 
da Justiça e MEC nº 559/1991 (CIMI, 2004), que dispõe sobre a Educação Escolar para as 
Populações Indígenas e a criação da Coordenação Geral de Apoio às Escolas Indígenas 
no âmbito da então Secretaria de Ensino Fundamental (SEF) do MEC. Essa 
coordenadoria foi criada com o objetivo de coordenar, conforme os princípios 
estabelecidos pela Constituição de 1988, a Educação Indígena, bem como fomentar a 
formação inicial e continuada de professores indígenas, a produção de material didático 
e a divulgação da temática indígena nas escolas. 

A Escola Alegria do Mar inaugurou no estado do Ceará a mobilização por uma 
Educação Indígena Diferenciada com o protagonismo de Raimundinha Tremembé. 
Pereira (2018, p. 55-56) relata que, “[...] na ausência de uma lousa, por exemplo, ela 
escrevia as primeiras letras na areia da praia”. Maria de Jesus Sobrinho (comunicação 
pessoal, 30 de janeiro de 2021) mencionou que Raimunda:  

[...] pegava esses alunos todos, botava numa roda, todo mundo, 
aquele círculo, e ela se sentava no meio dessa roda, e ela ia contar a 
história, narrativa que era assim, que a mandioca se plantava assim, 
que o milho nascia desse jeito.  

Raimunda Tremembé envolvia os alunos com os saberes dos Tremembé e, sem 
recursos didáticos convencionais, desenvolveu o que nenhum outro professor havia 
construído, um ensino com práticas e conteúdos diferenciados.  



História da educação indígena no Ceará a partir da trajetória de Raimundinha Tremembé 

p. 12 de 24 Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 

Janiel Marques do Nascimento (comunicação pessoal, 30 de janeiro de 2021) 
relatou ainda que, no começo da escola, uma de suas tias, que foi aluna de 
Raimundinha Tremembé, escrevia na folha da ciumeira, pois, na época relatada, a 
escola era escassa de materiais, pois não tinha lápis, caneta nem papel. “Então, 
pegava-se a folha da ciumeira com o palito de coqueiro e se faziam as atividades”. 
Relatou ainda que a escola se chamava Alegria do Mar, “[...] por conta que a própria 
Raimunda, que era professora, levava os alunos para a beira da praia para dançarem o 
ritual sagrado [...]”. Na areia da praia, com gravetos, também escrevia as letras e 
palavras, usando as ondas do mar como apagador natural. 

Fonteles Filho (2013) relata que a Escola Alegria do Mar possuía apenas uma 
única turma de 28 crianças e jovens. Raimundinha Tremembé não tinha remuneração 
para ministrar as aulas. “Além dela ensinar a ler e escrever, também ensinava a cultura 
do povo Tremembé: todos os dias, quando a aula terminava, ela, junto com os alunos, 
ia dançar o Torém na beira da praia” (Nascimento & Jacinto, 2014, p. 13), conforme 
podemos ver na Imagem 1. Sobre essa afirmação, tem-se um primeiro plano sobre o 
que indica a implementação da Educação Indígena Diferenciada, pois a educadora 
indígena não ensinava os alunos apenas a ler, escrever ou contar, mas repassava os 
saberes do seu povo, entre eles o ritual sagrado, o Torém (Pereira, 2023). 

José Getúlio dos Santos (comunicação pessoal, 23 de março de 2021) fala que o 
processo da Educação Indígena Diferenciada se iniciou com Raimundinha Tremembé, 
pois foi a partir das práticas educativas tecidas por ela que os elementos da cultura 
Tremembé adentraram a educação escolar. Janiel Marques do Nascimento 
(comunicação pessoal, 31 de janeiro de 2021) relatou que Raimundinha Tremembé 
não era tão alfabetizada, que sabia o básico (ler, escrever e rudimentos matemáticos), 
porém tinha um grande conhecimento sobre a cultura Tremembé. A biografada 
ensinava para as crianças a leitura e a escrita em português, uma vez que os Tremembé 
não vivem isolados, mas em proximidade com a sociedade não indígena, e falam o 
português. Todavia, é perceptível que ela lecionava muito mais do que isso, realizando 
uma ponte de integração entre a sua cultura e a educação escolar, pois a cosmologia 
de sua etnia era transmitida por meio das práticas educativas que ela empreendia.  

Raimundinha Tremembé ainda confeccionava roupas de penas para as crianças 
dançarem o Torém, pois os Tremembé adornam-se com pinturas feitas de urucum e 
jenipapo e vestem-se com essas roupas tradicionais para se caracterizar (Pereira, 2023).  



Pinto, A. S. M. P., & Fialho, L. M. F. 

Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 p. 13 de 24 

Fotografia 1 – Alunos da Escola Alegria do Mar dançando o Torém com a professora Raimundinha (à direita) 

 
Fonte: Fonteles Filho (2003, p. 586). 

Raimundinha Tremembé, além de ensinar o Torém, ensinava “[...] a dança do 
guaxuré, as comidas típicas e os cantos” (Maria Samires do Nascimento Sousa, 
comunicação pessoal, 30 de janeiro de 2021), entre outras danças, como a aranha e o 
caçador. Também explicava a história de cada uma das músicas dos Tremembé, 
convidava os “troncos velhos”, que são as pessoas mais velhas da etnia, para contar 
histórias antigas e levava os alunos para conhecer e explorar lugares da comunidade, 
como o mangue e a praia, explicando que Almofala era a terra do povo Tremembé 
(Fernandes, 2020). 

Nossa biografada é descrita nos relatos sempre pela forma rígida no modo como 
ensinava, pois não tolerava bagunça nem o desrespeito à cultura. A exigência e 
disciplina da educadora no momento do repasse dos saberes do povo Tremembé na 
Escola Alegria do Mar, em especial, com o ritual sagrado do Torém, era algo 
considerado sério para o qual o respeito deveria imperar. José Getúlio dos Santos 
(comunicação pessoal, 23 de março de 2021) contou sobre como Raimundinha 
Tremembé era firme em suas decisões, pois, em suas palavras, ela exalava firmeza, 
uma pessoa de muito pulso, ou seja, capaz de enfrentar os problemas.  

Quando Raimundinha Tremembé falava, todos a escutavam, porque ela era uma 
pessoa que tinha muito conhecimento em relação à luta indígena e porque ela era a 
fundadora da primeira escola indígena. A comunidade a admirava, ainda que, muitas 
vezes, ela fosse impaciente, principalmente quando o seu povo demorava a tomar 
alguma decisão. Raimundinha Tremembé era muito agitada, por isso possuía um 



História da educação indígena no Ceará a partir da trajetória de Raimundinha Tremembé 

p. 14 de 24 Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 

modo aligeirado de querer realizar as demandas. Então, a pressa e impaciência dela, 
às vezes, dificultavam a tomada de decisões pelo povo.  

Cabral (2014) menciona uma narrativa de Maria Neide, professora indígena, que 
relata uma segunda formação estrutural da Escola Alegria do Mar, já que o salão havia 
caído e eles haviam construído um segundo espaço para a escola. Nessa formação 
estrutural, de acordo com Nascimento (2009), nem a prefeitura de Itarema nem o 
Governo do Estado do Ceará haviam assumido nenhuma despesa, pois eram os pais dos 
alunos que davam peixes e o valor correspondente a um cruzeiro para a professora a fim 
de que ela se mantivesse e mantivesse a escola. Era difícil para Raimundinha Tremembé 
sobreviver com essa ajuda, pois da quantia recebida ela ainda retirava uma parcela para 
comprar giz, lápis de cor e outros materiais didáticos básicos para as aulas. 

Quando o salão se deteriorou, ele não pôde ser reconstruído no mesmo lugar 
devido à mobilidade da duna próxima que invadiu o terreno, bem como por conta das 
dificuldades de os pais das crianças proverem as mínimas condições de manutenção da 
escola. Com isso, “As aulas acabaram sendo interrompidas por falta de recursos dos pais 
para a compra de material didático e remuneração da professora, devido à crise da pesca. 
Esta interrupção (em 1992) durou uns três anos” (Fonteles Filho, 2003, p. 114). 

Durante o governo de Fernando Collor, no mesmo ano, foi instituída a Portaria 
nº 60, de 8 de julho de 1992, do MEC e da Secretaria Nacional da Educação Básica, que 
instituía o Comitê Nacional de Educação Escolar Indígena junto ao Departamento de 
Educação Fundamental e Médio (Brasil, 1992) com a finalidade de subvencionar as 
ações educacionais dos povos indígenas, referenciando os projetos dos estados e 
municípios, denotando que, aos poucos, no âmbito nacional, a Educação Escolar 
Indígena ia ganhando contornos mais específicos e favoráveis. 

Sem escola, Raimundinha Tremembé recomeçou a dar aulas na cozinha da casa 
do pai. Fonteles Filho (2003) menciona que a escola só foi reconstruída a partir de João 
Venâncio, que levou a proposta da escola para ser discutida nas reuniões e encontros 
de que participava na cidade de Fortaleza.  

Francisca Adelaide (não indígena), secretária da Operação Tremembé, uma 
organização que existia na época, de luta do Movimento Indígena da etnia, chegou a 
tomar a iniciativa de enviar uma carta à Igreja Presbiteriana de Maringá, no Paraná, 
para solicitar apoio financeiro. O pastor da igreja teria respondido que não poderia 
ajudar financeiramente, mas que enviaria um casal, Silvana e Walter, para trabalhar 
na escolarização dos Tremembé da Aldeia da Praia de Almofala. Francisca Adelaide 
não aceitou que eles trabalhassem diretamente na escolarização, pois havia pedido 
ajuda financeira. “Tudo teria ficado acertado em uma reunião que houve na casa de 
Irmã Helena [ou Iolanda?], com a presença do Pastor Nivaldo, da Igreja Presbiteriana 
de Maringá. [...] Após meses, chegou o casal” (Fonteles Filho, 2003, p. 114). 

O casal estabeleceu, desde o princípio, um contato direto com os Tremembé, 
buscando aceitação e legitimidade, porém não foi o que ocorreu no início, pois Francisca 



Pinto, A. S. M. P., & Fialho, L. M. F. 

Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 p. 15 de 24 

Adelaide continuava não aceitando. Então, foi realizada uma reunião com as lideranças 
e mães dos alunos da Aldeia da Praia. A Aldeia do Panã também foi convidada, mas 
ninguém apareceu porque não concordavam com a presença do casal, alegando 
inclusive que eles “eram crentes”. O resultado da reunião, mesmo sem o 
comparecimento da Aldeia do Panã e da não aceitação de Francisca Adelaide, foi pelo 
acolhimento do trabalho do casal (Fonteles Filho, 2003). 

Foi construída a terceira formação estrutural da escola, em meados de 1997, 
próxima à casa de Dijé, a qual possuía duas salas e uma cozinha.  

E fizemos o fogo de lenha, e era voluntário, as professoras e 
voluntários [...] que faziam a merenda. Nós já ganhamos uma 
merenda e nós já fomos atrás, buscamos mais, atrás de quem podia 
doar alguma coisa nessa época [...] (Maria de Jesus Sobrinho, 
comunicação pessoal, 31 de janeiro de 2021). 

Nessa época, a Samanda ajudava a Raimunda, pois o número de 
alunos já tinha aumentado. Depois a Samanda saiu, e a Dijé entrou 
para ajudar (Cabral, 2014, p. 49). 

Samanda Carneiro dos Santos era a neta de lideranças da Aldeia da Praia. 
Mesmo as atividades da escola parando durante algum tempo, bem como diante das 
dificuldades, Raimundinha Tremembé já sonhava com uma escola maior, com mais 
professores. Ela intencionava que os Tremembés pudessem lecionar para seu próprio 
povo. Tal intenção partia das recordações de sua infância, do dia em que disse para 
seu pai que “[...] não iria mais para o colégio dos brancos: - Ficam mangando de mim, 
dizendo que eu sou bicho” (Fernandes, 2020, p. 311).  

Maria Aurineide contou que havia voltado a estudar quando teve que morar 
em Fortaleza, e Raimundinha Tremembé lhe pediu que retornasse a Almofala com 
seu irmão para que Aurineide virasse professora da escola (Fernandes, 2020). Maria 
Aurineide espantou-se com o pedido, mas Raimundinha Tremembé explicitou 
dizendo que precisava que a escola crescesse, pois havia muitas crianças precisando 
de escola, as quais não estavam estudando porque eram maltratadas nas instituições 
de ensino da prefeitura (Fernandes, 2020). Contou ainda que Raimundinha 
Tremembé disse que haviam colocado primeiramente Juliana como professora, 
sobrinha do tio Zé Raimundo, cunhado do cacique João Venâncio, mas que não havia 
dado certo. “Depois botamos Samanda, que acabou indo para a área da saúde. E agora 
estamos precisando de alguém de força para dar conta disso, e eu só consigo pensar 
em tu [sic] para isso [...]” (Fernandes, 2020, p. 311). Maria Aurineide aceitou o convite 
e também passou a ser professora da escola, assumindo a turma das crianças 
pequenas, no início de abril do ano de 1997 (Fonteles Filho, 2003). Maria Aurineide 
também não queria outras pessoas que não fossem indígenas ministrando aulas na 



História da educação indígena no Ceará a partir da trajetória de Raimundinha Tremembé 

p. 16 de 24 Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 

escola, logo mobilizava as Tremembé que possuíam alguma escolarização para se 
tornarem professoras.  

Maria de Jesus Sobrinho (comunicação pessoal, 31 de janeiro de 2021) contou 
que, nessa nova estrutura, a Igreja Presbiteriana também forneceu a merenda para os 
alunos, contudo tanto a pessoa que fazia a merenda como as professoras eram 
voluntárias, trabalhavam sem receber recursos, diante de muitas dificuldades. Por 
conta disso, “Dijé saiu e entraram Aurineide e Silvana (missionária da igreja 
metodista), para colaborar nos processos de ensino” (Cabral, 2014, p. 49). 

Conforme podemos ver na Imagem 2, a terceira formação estrutural da Escola 
Alegria do Mar foi construída com palhas de carnaúba, o piso era de areia solta, havia 
quatro salas, uma cozinha, banheiro, um fogão a lenha e mesas de tronco de coqueiro 
por tratar-se de material acessível à Comunidade da Praia (Silva, 2010). 

Fotografia 2 – Raimunda e os alunos da Escola Alegria do Mar 

  
Fonte: Acervo pessoal de Babi Fonteles. 

No início de 1997, houve outra mudança, pois a “escola passa a se chamar Escola 
Indígena Diferenciada Maria Venância a partir de abril/97, em homenagem à Maria 
Venança4 [...]” (Fonteles Filho, 2003, p. 306), mãe de João Venâncio, cacique pai de 
Raimundinha Tremembé. 

Nascimento (2009) relata ainda que a família Venança estava crescendo e 
fortificando-se cada vez mais na sua atuação entre a etnia Tremembé e que a nova 

 
4  Venança é a forma coloquial de Venância. Daí a escrita diferencial da grafia. Assim como temos a escrita na 

grafia masculina (João Venâncio ou João Venança) e feminina (Maria Venância ou Maria Venança). É 
necessário pontuar que tal grafia acaba por se colocar de diversas maneiras inclusive no nome da escola, que 
ora é retratada em documentos como Maria Venância, ora como Maria Venâncio ou, ainda, Maria Venança. 



Pinto, A. S. M. P., & Fialho, L. M. F. 

Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 p. 17 de 24 

geração estava sendo associada a uma matriz de importantes lideranças. Maria 
Venância está associada à inovação estratégica da resistência e Raimundinha 
Tremembé ao compromisso com a Educação Escolar Indígena vinculada à 
continuidade do Torém da Lagoa Seca, dando seguimento a uma linhagem matriarcal 
de luta e de resistência entre os Tremembé. O que se pode afirmar aqui é que 
Raimunda Tremembé poderia não ter consciência de que estava criando algo 
totalmente novo, mas sabia da missão de manter viva a tradição dos seus antepassados 
da Lagoa Seca. 

“Segundo a professora Maria Andreína, essa primeira escola construída na 
Aldeia da Praia serviu de referência para as demais comunidades e acabou por ser 
iniciadora de um processo de mudanças e lutas que refletiram para além do 
aldeamento” (Silva, 2010, p. 165). O alcance pedagógico de Raimundinha Tremembé 
foi apenas o início para que os Tremembé continuassem na luta por uma Educação 
Indígena Diferenciada. E foi com a ajuda de alguns parceiros que, no ano de 1997, 
criaram-se escolas nas aldeias em outras localidades: Passagem Rasa, Tapera, Mangue 
Alto, Saquinho e Varjota.  

A Escola Alegria do Mar também serviu de referência para outros povos 
indígenas implantarem suas próprias escolas. No início da organização da Educação 
Indígena Diferenciada no município de Crateús, as indígenas Maria Helena Gomes 
(Helena Potiguara, da cidade de Crateús) e Antônia de Maria (da etnia Tabajara, da 
cidade de Poranga), através de uma parceria entre a Pastoral Raízes Indígenas e a 
Associação Missão Tremembé (Amit) (liderada por Maria Amélia Leite), no ano de 
1993, realizaram uma experiência de intercâmbio de 12 dias com o povo Tremembé 
para criarem suas escolas próprias (Pinto & Fialho, 2024).  

Mesmo com o processo inicial de reconhecimento, Edileusa Santiago do 
Nascimento (comunicação pessoal de 26 de fevereiro 2021) contou que os Tremembé 
tinham orgulho e gratidão à Raimunda Tremembé pela criação da escola, “[...] mas, ao 
redor, os não indígenas, principalmente os que se opunham à comunidade, 
ridicularizavam a escola, portanto também a ela tentavam desqualificar. Não só a ela, 
mas a escola e toda a comunidade”. O que podemos inferir é que o processo 
preconceituoso o qual a biografada e seu povo enfrentaram com a educação escolar 
ainda não havia acabado. Mesmo com a criação de uma escola própria, os indígenas 
ainda travam muitas batalhas, especialmente pelo reconhecimento e valorização da 
sua cultura. 

A Secretaria da Educação do Estado do Ceará (Seduc), em 1997, realizou 
reuniões com os povos indígenas a fim de discutir sobre a Educação Escolar Indígena 
no estado. Na ocasião, ocorreu o I Seminário de Educação Escolar Indígena no Ceará 
e as articulações com a Seduc culminaram em outros desdobramentos para a Educação 
Indígena no estado do Ceará nos anos seguintes, como o reconhecimento e a 



História da educação indígena no Ceará a partir da trajetória de Raimundinha Tremembé 

p. 18 de 24 Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 

implementação oficial dessa modalidade de educação e a criação de outras escolas 
diferenciadas para os povos indígenas. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A pesquisa realizada no campo da História da Educação se propôs a abordar a 
biografia da educadora Raimunda Marques do Nascimento, mais conhecida como 
Raimundinha Tremembé, educadora indígena da etnia Tremembé que se dedicou a 
protagonizar a Educação Indígena Diferenciada no Ceará. Para isso, elegemos a 
História Oral como metodologia de pesquisa, o que possibilitou lançar luz a memórias 
indígenas acerca do surgimento da primeira escola Tremembé no Ceará e suas 
reestruturações até a consolidação da Educação Indígena Diferenciada.  

Raimundinha Tremembé ficou reconhecida por ter fundado a primeira Escola 
Indígena Diferenciada, a Escola Alegria do Mar, que se localizava na praia de Almofala, 
no município de Itarema. A Educação Indígena Diferenciada tecida pela educadora 
debruçava-se no ato de ensinar não somente a ler e a escrever, mas a repassar a cultura 
de seu povo em suas aulas para as crianças. Diferenciada porque ela se utilizava do 
Torém, ritual dos Tremembé, e do principal sinal diacrítico desse rito para tecer suas 
práticas educativas, além de utilizar recursos da natureza como material didático, 
valorizando os costumes indígenas.  

Inicialmente, com trabalho voluntário e ajuda da comunidade, a Escola Alegria 
do Mar possuía apenas Raimundinha Tremembé como professora, mas as crianças 
excluídas pelos preconceitos sofridos nas escolas regulares, frequentadas por crianças 
não indígenas, não paravam de chegar. Com efeito, a estrutura precária da escola 
desabou por duas vezes, sendo somente na terceira construção que dá lugar a maior 
número de alunos e passa a contar com a solidariedade de outras professoras indígenas. 
Toda a década de 1990 foi permeada por uma luta incessante de Raimundinha 
Tremembé para oferecer educação indígena diferenciada às crianças da comunidade, 
que poderiam com ela aprender de maneira contextualizada, considerando os ritos, 
mitos e costumes do povo Tremembé, sem preconceitos externos. 

Seu legado educacional não apenas possibilitou alfabetizar crianças de maneira 
contextualizada, como também permitiu preservar e valorizar a cultura Tremembé. 
De tal modo, seu protagonismo ganhou destaque em meio a outras comunidades 
indígenas, que inclusive foram conhecer o exitoso trabalho de Raimundinha 
Tremembé no intuito de também conseguir uma escola com educação diferenciada 
para seus povos. 

Ao se visibilizar trajetórias femininas na História da Educação, especialmente 
de mulheres indígenas, adentra-se também os contrastes com enfrentamentos 
ideológicos, políticos e sociais vividos por professoras leigas que se reinventaram para 



Pinto, A. S. M. P., & Fialho, L. M. F. 

Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 p. 19 de 24 

assistir a sua comunidade educativamente sem qualquer apoio governamental. Dessa 
maneira, a trajetória da Educação Indígena inter-relacionada com a vida da biografada 
dá o impulso a outras perspectivas narrativas que valorizem o protagonismo feminino 
no magistério da História da Educação cearense.  

As biografias não dão conta de desvelar o todo de um sujeito, também não 
permitem generalizações, contudo possibilitam lançar luz a sujeitos comuns que 
foram silenciados e invisibilizados, ainda que tenham contribuído significativamente 
com o contexto educacional no qual estiveram inseridos. Os movimentos das 
mulheres na educação, em suas variadas temporalidades, com histórias de vida 
plurais, assim como as posições ocupadas no interior de suas tramas sociais e políticas, 
ajudam a compreender formas mais complexas da constituição da identidade 
profissional docente e de como histórias individuais atravessam e articulam-se com 
histórias coletivas, concedendo melhor compreensão da História da Educação. 

Partindo do mote central que era biografar a professora indígena Raimundinha 
Tremembé, dando ênfase à sua atuação educativa, em interface com o contexto social, 
cultural e político da Educação Indígena no Ceará, permitiu-se uma compreensão mais 
ampla, de um contexto singular, e o delineamento do cenário histórico e social do 
início da Educação Indígena no estado. Entrecruzando fontes orais, legais e 
imagéticas, narramos a gênese, a originalidade e o pioneirismo empreendido pela 
educadora biografada com a Escola Alegria do Mar.  

Sem perder de vista a história de vida de Raimundinha Tremembé, 
consideramos uma escrita biográfica, que envolveu as particularidades tanto de 
aspectos de sua vida pessoal, como de questões familiares, quanto das práticas 
educativas que ela empreendeu de forma tão específica. A partir da vivência de 
exploração do trabalho como doméstica e da frustração em não conseguir permanecer 
em escolas regulares, fato que era comum a seu povo como um todo, Raimundinha 
Tremembé foi estimulada a criar a primeira Escola Indígena Diferenciada do estado do 
Ceará para que outras crianças e jovens indígenas não precisassem passar pelos 
mesmos problemas que vivenciou, inclusive valorizando as singularidades da sua 
etnia e atribuindo sentido à cosmovisão de mundo dos Tremembé.  

O estudo tenciona a ocultação da presença das mulheres indígenas na História 
da Educação. A fim de desconstruir esse silenciamento, este trabalho permite lançar 
visibilidade à indígena Raimundinha Tremembé como uma intencionalidade política: 
registrar e preservar a história e a memória de mulheres que muito contribuíram para 
a educação e que foram relegadas ao segundo plano de importância na historiografia.  

Diante desse inacabamento de construção constante, sugere-se que sejam 
realizadas novas pesquisas para o aprofundamento dos temas preambulares 
emergidos, o que só pode ser despertado na inquietação e no fulgor necessário às 
pesquisas científicas, em especial, de mulheres indígenas. Por fim, concluímos com 
uma frase marcante e poética que talvez resuma a trajetória de Raimundinha 



História da educação indígena no Ceará a partir da trajetória de Raimundinha Tremembé 

p. 20 de 24 Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 

Tremembé: “Com alegria! É porque era a Raimunda, aquela que fez os meninos 
dançarem na Alegria do Mar” (Gerson Augusto de Oliveira Júnior, comunicação 
pessoal, 24 de fevereiro de 2021). 

REFERÊNCIAS 

Bergamaschi, M. A., & Medeiros, J. S. (2010). História, memória e tradição na educação 
escolar indígena: O caso de uma escola Kaingang. Revista Brasileira de História, 
30(60), 55–75. http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-
01882010000200004&lng=en&nrm=iso 

Brasil. (1971). Lei nº 5.692, de 11 de agosto de 1971. 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l5692.htm 

Brasil. (1988). Constituição da República Federativa do Brasil. 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm 

Brasil. (1991). Decreto nº 26, de 4 de fevereiro de 1991. 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/d0026.htm 

Brasil. (1992). Portaria MEC/SNEB nº 60, de 8 de julho de 1992. 
https://cimi.org.br/2004/06/21818/ 

Burke, P. (1992). A escrita da história: Novas perspectivas. Unesp. 

Burke, P. (1997). A escola dos Annales (1929–1989): A revolução francesa da historiografia. 
Unesp. 

Cabral, A. C. (2014). História dos Tremembé: Memórias dos próprios índios. Imprensa 
Universitária. 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-01882010000200004&lng=en&nrm=iso
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-01882010000200004&lng=en&nrm=iso
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l5692.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/d0026.htm
https://cimi.org.br/2004/06/21818/


Pinto, A. S. M. P., & Fialho, L. M. F. 

Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 p. 21 de 24 

CIMI. (2004). Portaria Interministerial nº 559, de 16 de abril de 1991. 
https://cimi.org.br/2004/06/21816/ 

Fernandes, J. F. (2020). Liberdade, terra e união na Almofala dos Tremembé: Um díptico 
etnográfico-ficcional (Tese de doutorado em Antropologia). Universidade de Brasília. 

Fonteles Filho, J. M. (2003). Subjetivação e educação indígena (Tese de doutorado em 
Educação Brasileira). Universidade Federal do Ceará. 

Fonteles Filho, J. M. (2013). O curso de Magistério Indígena Tremembé Superior–MITS: 
Protagonismo indígena e inclusão social no ensino superior no Brasil. Seminário 
Internacional Inclusão em Educação, 3, Rio de Janeiro, Brasil. 
http://repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/44663/3/2013_art_jmfontelesfilho.pdf 

Fonteles Filho, J. M. (2017). Interculturalidade, inclusão e inovação na formação de 
professores indígenas no nordeste do Brasil. 38ª Reunião Anual da ANPEd, São Luís, 
Brasil. http://repositorio.ufc.br/handle/riufc/44669 

Fundo Municipal de Previdência Social de Itarema. (n.d.). Conheça a cidade. 
https://itaremaprevi.com.br/institucional/conheca-a-cidade/ 

Gondim, J. M. (2010). “Não tem caminho que eu não ande e nem tem mal que eu não cure”: 
Narrativas e práticas rituais das pajés Tremembés (Dissertação de mestrado em 
Sociologia). Universidade Federal do Ceará. 

Gondim, J. M. (2016). Seguindo trilhas encantadas: Humanos, encantados e as formas de 
habitar a Almofala dos Tremembé (Tese de doutorado em Antropologia Social). 
Universidade de São Paulo. 

Leite, M. A. (2020). Os Tremembé no Ceará: Tradição e resistência. Secult. 

https://cimi.org.br/2004/06/21816/
http://repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/44663/3/2013_art_jmfontelesfilho.pdf
http://repositorio.ufc.br/handle/riufc/44669
https://itaremaprevi.com.br/institucional/conheca-a-cidade/


História da educação indígena no Ceará a partir da trajetória de Raimundinha Tremembé 

p. 22 de 24 Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 

Meihy, J. C. S. B., & Holanda, F. (2017). História oral: Como fazer, como pensar. Contexto. 

Nascimento, E. S. (2009). Identidade e memória de habitantes de Fortaleza-CE originários 
da comunidade Tremembé de Almofala-CE: Ramas de raízes indígenas em trânsito na 
cidade (Tese de doutorado em Psicologia Social). Pontifícia Universidade Católica de 
São Paulo. 

Nascimento, M. G., & Jacinto, R. F. (2014). História da educação diferenciada Tremembé. 
Imprensa Universitária. 

Nascimento, R. M. do. (1997, junho). A tradição por trás da criação: Cartilha do povo 
Tremembé [Cartilha]. Digital Mundo Miraira. 
http://www.digitalmundomiraira.com.br/Patrimonio/CulturaPovosIndigenas/Comu
nidadesIndigenas/Povo%20Trememb%C3%A9/Cartilha%20Tremembe%20-
%20Itarema.pdf 

Paula, E. D., & Mendonça, T. F. (2001). Projeto Tucum: Relato de uma experiência de 
formação de professores indígenas em magistério. Em M. A. Marfan (Org.), 
Congresso Brasileiro de Qualidade na Educação: Formação de professores: Educação 
escolar indígena (pp. 181–186). MEC/SEF. 

Pereira, A. P. (2018). Educação diferenciada indígena e descolonialidade ambiental: Um 
estudo do magistério indígena (Dissertação de mestrado). Universidade Federal do 
Ceará, Fortaleza. 

Pereira, A. S. M. (2023). Raimundinha Marques Tremembé: Protagonista da educação 
indígena diferenciada no Ceará (1991–2009) (Tese de doutorado). Universidade 
Estadual do Ceará, Fortaleza. 
http://siduece.uece.br/siduece/trabalhoAcademicoPublico.jsf?id=112542 

Pinsky, C. B. (Org.). (2006). Fontes históricas. Contexto. 

http://www.digitalmundomiraira.com.br/Patrimonio/CulturaPovosIndigenas/ComunidadesIndigenas/Povo%20Trememb%C3%A9/Cartilha%20Tremembe%20-%20Itarema.pdf
http://www.digitalmundomiraira.com.br/Patrimonio/CulturaPovosIndigenas/ComunidadesIndigenas/Povo%20Trememb%C3%A9/Cartilha%20Tremembe%20-%20Itarema.pdf
http://www.digitalmundomiraira.com.br/Patrimonio/CulturaPovosIndigenas/ComunidadesIndigenas/Povo%20Trememb%C3%A9/Cartilha%20Tremembe%20-%20Itarema.pdf
http://siduece.uece.br/siduece/trabalhoAcademicoPublico.jsf?id=112542


Pinto, A. S. M. P., & Fialho, L. M. F. 

Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 p. 23 de 24 

Pinto, A. S. M. P., & Fialho, L. M. F. (2024). Las prácticas de lectoescritura de Raimunda 
Marques do Nascimento en la Educación Indígena Diferenciada Tremembé. 
Investigaciones sobre Lectura, 19(2), 112–131. 
https://doi.org/10.24310/isl.19.2.2024.19181 

Silva, M. S. S. (2010). Escola e ensino médio indígena Tremembé de Almofala-CE. Fórum 
Internacional de Pedagogia, 3, Quixadá, Brasil. 
https://www.xfiped.com.br/static/ebooks/2010-ebook-fiped-iii.pdf 

Sousa, F. G. A., & Fialho, L. M. F. (2023). Biografia de mulheres educadoras: Artigos 
indexados no Directory of Open Access Journal. Ensino & Pesquisa, 21, 103–117. 
https://doi.org/10.33871/23594381.2023.21.3.7479 

  

https://doi.org/10.24310/isl.19.2.2024.19181
https://www.xfiped.com.br/static/ebooks/2010-ebook-fiped-iii.pdf
https://doi.org/10.33871/23594381.2023.21.3.7479


História da educação indígena no Ceará a partir da trajetória de Raimundinha Tremembé 

p. 24 de 24 Rev. Bras. Hist. Educ., 25, e385, 2025 

 
 
ARLIENE STEPHANIE MENEZES PEREIRA PINTO: 
Doutora em Educação pela Universidade 
Estadual do Ceará. Pós-doutoranda em 
Educação Física pela Universidade Federal do 
Ceará. Docente do Instituto Federal de 
Educação, Ciência e Tecnologia do Ceará. 
Professora do Mestrado Profissional em 
Educação Física em Rede Nacional da UFC e 
do Programa de Mestrado Profissional em 
Educação Inclusiva do IFCE). Líder do grupo 
de pesquisa Corponexões: corpo, cultura, 
sociedade e relações étnico-raciais. 
E-mail: stephanie.menezes@ifce.edu.br 
https://orcid.org/0000-0002-3042-538X 

LIA MACHADO FIUZA FIALHO: Doutora em 
Educação Brasileira pela Universidade 
Federal do Ceará. Professora Permanente do 
Programa de Pós-graduação em Educação da 
Universidade Estadual do Ceará. Líder do 
Grupo de Pesquisa Práticas Educativas 
Memórias e Oralidades - PEMO. 
Pesquisadora produtividade do CNPq. 
E-mail: lia_fialho@yahoo.com.br 
https://orcid.org/0000-0003-0393-9892 

Recebido em: 27.05.2025 
Aprovado em: 20.08.2025 
Publicado em: 22.09.2025 

EDITOR-ASSOCIADO RESPONSÁVEL: 
Carlos Eduardo Vieira (UFPR) 
E-mail: cevieira9@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0001-6168-271X 

RODADAS DE AVALIAÇÃO: 
R1: dois convites; um parecer recebido. 
R2: dois convites; um parecer recebido. 

COMO CITAR ESTE ARTIGO: 
Pinto, A. S. M. P., & Fialho, L. M. F. História 
da educação indígena no Ceará a partir da 
trajetória de Raimundinha Tremembé. 
Revista Brasileira de História da Educação, 
25, e385. DOI: 
https://doi.org/10.4025/rbhe.v25.2025.e385 

FINANCIAMENTO:  
A RBHE conta com apoio da Sociedade 
Brasileira de História da Educação (SBHE) 
e do Programa Editorial (Chamada Nº 
30/2023) do Conselho Nacional de 
Desenvolvimento Científico e Tecnológico 
(CNPq). 

LICENCIAMENTO: 
Este artigo é publicado na modalidade 
Acesso Aberto sob a licença Creative 
Commons Atribuição 4.0 (CC-BY 4). 

DISPONIBILIDADE DE DADOS: 
Os autores afirmam que todos os dados 
utilizados na pesquisa foram 
disponibilizados publicamente e podem 
ser acessados por meio da plataforma 
Harvard Dataverse:  

Pereira, Arliene Stephanie Menezes, 2023, 
"Entrevistas da tese Raimundinha Marques 
Tremembé: Protagonista Da Educação 
Indígena Diferenciada No Ceará (1991-
2009)",https://doi.org/10.7910/DVN/ZYIZK
V, Harvard Dataverse, V1. 

https://orcid.org/0000-0002-3042-538X
https://orcid.org/0000-0003-0393-9892
https://orcid.org/0000-0001-6168-271X
https://doi.org/10.4025/rbhe.v25.2025.e385
https://doi.org/10.7910/DVN/ZYIZKV
https://doi.org/10.7910/DVN/ZYIZKV

